



# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة سعيدة - الدكتور مولاي الطاهر - كلية الآداب واللّغات والفنون قسم اللّغة والأدب العربي

# هندسة المعنى في القصيدة السردية مقاربة سيميائية لقصيدة "قفي ساعة" لتميم البرغوثي

مذكرة مكملة لنيل شهادة ماستر في الأدب العربي تخصص لسانيات الخطاب

إشراف الأستاذة:

بن ضياف زهرة كريمة

إعداد الطالبين:

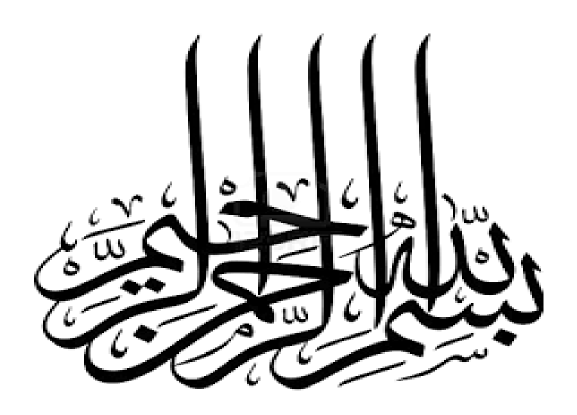
- شلالى أسامة

- شریفی مریم

أعضاء لجنة المناقشة

| الصفة        | الجامعة | الرتبة               | الأستاذ(ة) الدكتور (ة) |
|--------------|---------|----------------------|------------------------|
| رئيسا        | سعيدة   | أستاذ التعليم العالي | زحاف الجيلالي          |
| مشرفا ومقررا | سعيدة   | أستاذة محاضرة أ      | بن ضياف زهرة كړيمة     |
| عضوا مناقشا  | سعيدة   | أستاذ محاضر أ        | تامي مجاهد             |

السنة الجامعية: 2022/2021





كما نتقدم بالشكر والتقدير إلى كل من الأستاذة الدكتورة "عمارية حاكم" والأستاذة " نفيسة بن يخلف" اللتان لم تبخلا علينا بأية معلومة على الرغم من ضيق وقتهما. كما نتقدم بالشكر لأعضاء الجنة المناقشة على إشرافها في مناقشة هذا البحث









إلى من جلت صفاته وعلت أسهاؤه سبحانه ذو الجلال والإكرام جل الشكر والعرفان إلى من قال فيهما عز وجل: [وَآخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذَّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِّ ٱرْحَمْهُمَا كَمَا رَبِّيَانِي صَغِيرًا] الإسراء 24.

إلى من علمني العطاء دون انتظار وأحمل اسمه بكل افتخار، قرة عيني "أبي" الى التي جعلت الجنة تحت قدميها وغمرتني بفيض حنانها وعلمتني أن أصنع من الحلم حقية حبيبتي وقرة عيني " أمي" الى إخوتي، إلى عائلتي الكبيرة فردا فردا كبيرها وصغيرها الى من كان أسرتي الثانية " رويس محجد" الى من كان أسرتي الثانية " رويس محجد" الى من تحملهم ذاكرتي ولم تسعهم مذكرتي





#### مقدمة:

تقتضي دراسة المعنى البحث في تشكلاته، من حيث أنه أحد الركائز الأساسية في النص، سواءا كان سرديا شعريا أو نشريا، وهذا ما دفعنا إلى البحث في هندسة المعنى في القصيدة السردية ( مقاربة سيميائية لقصيدة قفي ساعة لتميم البرغوثي)، ولا يعرف الكثير ماهو السرد، حيث إنه أحد الفنون النثرية التي تحتاج إلى توضيح حتى يستطيع فهمها الشخص، لذا يمكن تعريف السرد على أنه أحد أنواع النصوص الأدبية التي يتم من خلالها تحويل بعض الأحداث المتسلسلة إلى نص مكتوب، ولكن يشترط أن تكون هذه الأحداث ضمن ترتيب منطقى أو زمنى، والسرد في الشعر قد يحتمل التنقلات الزمنية، وقد يلجأ إلى الاسترجاع والتناص، وقد يلجأ إلى دمج الزمان بالمكان، وقد يلجأ إلى مجاورات مكانية وزمانية، فالسرد أصبح يجاري إحساسنا بتوترات العصر، وبالتالي اكتسب السرد في النص الشعري التفعيلي أهمية في الكشف عن مضامين التحول الموضوعي في النص الشعري، ولقد ارتأينا أن نقارب قصيدة (قفى ساعة) لتميم البرغوثي مقاربة سيميائية، وذلك أن السيميائية هي العلم الذي يدرس العلامات، والإشارات، والإيماءات، مما يضفي على القصيدة السردية جمالية لامتناهية خاصة وأننا نتناول تحليل هندسة المعنى في القصيدة السردية، وهو موضوع حديث لم يتطرق إليه كثير من الباحثين، وقد طرحنا إشكالية للبحث انطلاقا من تفصيل بحثنا وعلى أساس تخصيص العموم، وقد كانت على الشكل التالى:

ما المقصود بالقصيدة السردية؟ وهل يمكن أن تكون الأنظمة السيميائية السردية لغريماس قادرة على وزنها ومكاشفتها؟ وكيف يمكن تفعيل آلياتها الاجرائية في تحديد العلاقات التي تربط بين مستويات إنتاج المنص لإنتاج المعنى على المستوى السطحي والعميق في قصيدة قفى ساعة لتميم البرغوثي؟ وذلك وفق خطة بحث ممنهجة كالآتي:

مدخل بعنوان: محددات القراءة والمنهج، تناولنا فيه اتجاهات النقد السيميائي، السيميائيات السردية عند العرب القدامي والمحدثين، وكذا مستويات التحليل عند غريماس، أما الفصل

الأول: فتحدثنا عن آليات انتاج الشعرية، وعناصر الدراسات في الموقف السرد، وكذلك كيفية تشكيل الخطاب السردي.

الفصل الثاني خصصناه لشكية العلاقات الهندسية لتوليد الدلالة في ضوء المنهج السردي، تحدثنا فيه عن العلاقة بين القراءة والتأويل، وعلاقة المعنى بالدلالة، وتشكيل الدلالة في ضوء الستغال المعنى، واستنتجنا مستويات إنتاج المعنى من منظور غريماس، تطلبت الدراسة أن نخوض في غمار المعنى، والسيمياء والعلاقة بينهما.

أما الفصل الثالث المعنون بتفعيل الآليات الإجرائية للسيميائيات، قدكان مساحة لإسقاط الفصلين النظريين بعدما استوعبنا كلا من مصطلح هندسة، سرد، ومصطلح سيمياء.

من أهم الصعوبات التي واجهتنا هي حداثة الموضوع كونه جديدا على سقف المكتسبات العلمية لدينا، وكذلك بعد المسافة بيننا كطالبين، وصعوبة التواصل مع بعضنا، ومن أهم المصادر التي اعتمدنا عليها في هذا البحث هي:

اتجاهات البحث اللساني لمليكا إيفتش، وعلم الدلالة لأحمد عمر مختار، ومدخل إلى السيميائية السردية لسعيد بن كراد، وكتاب الخصائص لابن جني، ووظيفة اللغة في الخطاب الروائى الواقعى عند نجيب محفوظ (دراسة تطبيقية لعثمان بدري).

بعد ذلك ختمنا موضوع بحثنا بخاتمة كانت بمثابة حوصلة واستنتاج لما تمكنا من جمعه من المادة العلمية.

# مدخل

أ- اتجاهات النقد السيمائي
 ب- السيمائيات السردية
 ت- السرد عند العرب القدامى والمحدثين
 ث- مستويات التحليل عند غريماس

#### أ- اتجاهات النقد السيميائي:

#### ب- السيميائيا السردية

إن دراسات نقد النقد الأدبي لها ايجابيات كثيرة تساعد على بناء شخصية الدارس، فيطلع على أصول المنهج ومكوناته، والنصوص الأدبية التي قامت الكتب بقراءتها، ومسألة تلك النصوص والسعي لإنجاح الأدوات المنهجية لسير قدرتها. وقد توخت الدراسة تحقيق مجموعة من الأهداف أبرزها:

- ✔ التعرف إلى العوامل المختلفة التي تتشارك في تشكيل الفكر النقدي العربي الحديث .
  - ✓ التعرف إلى الأرضية الفلسفية والفكرية للنقد السيميائي.
- ✓ استكشاف مساحة أشغال النقد السيميائي في خارطة النقد العربي الحديث عامة، والروائي خاصة.
  - ✓ البحث في المناطق الفكرية التي تتقاطع مع النقد السيميائي.
  - ✔ قراءة النقد العربي السيميائي للرواية قراءة تكف عن اتجاهاته ومكوناته ومصطلحاته وإجراءاته.
- ✓ تحليل بعض النماذج العربية التي سعت الصياغة نقد يوظف السيميائية في القراءة النقدية التعرف
   إلى خصوصية النقد السيميائي في قراءة الرواية العربية بالموازنة مع الاتجاهات الأخرى .

#### ت- السميائية السردية عند العرب القدامي والمحدثين:

قافت البحث النقدي العربي على إشاعة رؤى، واتجاهات بدراسة السرد وفق الخلفيات الغربية، "منذ بدأت خطى الغزو الثقافي الغربية تتسلل عبر مغربيي العرب فاشتغل المغاربة بتسوية الصفحات التي عرضت للمنجز الغربي في ميدان السرد، ومنذ بداية السبعينيات استطاعت دراسات كل من حسيبة الواد ومُحكّد بن صالح، والرشيد الغزمي، ومحمود طرشوقة، وعلي العشي، وراضية كبير، وعبد السلام مُحكّد رشيد ثابت "أ اختراق وكسر حاجز بحث النقد الكلاسيكي في ميدان القصة والراوية، ولم تغر، "وذلك لحداثة هذا النقد الجديد الذي يتطلب قتله معاشرة وفهما أكثر

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر : توفيق الزيدي، أثر اللسانيات في النقد العربي الحديث، الدار العربية للكتاب، تونس، ط1، 1931، ص154،  $^{1}$ 

لطبيعة البحث فيه وجهاز اصطلاحاته المعقدة، علاوة على ذلك فإن المسألة نقل المصطلح إلى العربية تأرجحت ما بين الخلط الذي ظهر في هذه المحاولات والترادف في المصطلحات المستعملة، ولعل هذه المشاكل من تثبتت للمادة وإيهام في المصطلح تعود إلى حداثة مقولة النقد اللساني العربي" بإزاء النقد العربي، وقد بات جليا " أن مشكلة نقدنا المعاصر مع اتجاهات النقد الأدبي الحديثة هي بالأساس مشكلة للاستيعاب الواضح والمتكامل والدقيق لأسسها وأدواتها ومصطلحاتها، ونرى أن لها مبدئيا لأن له أطراف هي: المترجم، الناقد والقارئ...

فكثيرا ما يقف المترجم حائرا أمام إيجاد مرادف باللغة العربية معبر ومواز تماما لمصطلح نقدي أجنبي، فيضطر إلى اختيار واحدة من أمرين: إبقاء المصطلح كما هو بلغته الأصلية مع بعض التعديل الصوتي، أو استخدام مرادف قريب. وفي كلا الأمرين لا تعدل إلى مفهوم جلي لما يريد المترجم التعبير عنه، ناهيك عن ذكر العدد الخبير. قليل التي يستخدمها المترجمون كل حسب رؤيته، وبحذا نجد للمصطلح الواحد عدد غير محدود من المرادفات، قد تعدل إلى مقاربة عدد المترجمين عنا الأمر من الانحراف في التقريب باستعمال الفاظ وتعبيرات لم تعد بعد من المصطلحات. لأننا لم نتفق عليها بعد، فهي حديثة العهد في اللغات الأوروبية ولا تزال مقالا تعاش بين انتقاد إلى جانب قلق على القارئ العادي؛ أي غير التخصص في النقد والأدب إذ أنه له أن فهم ما تعنيه تلك الألفاظ و التعابير، حتى وإن عرف المقابل لها باللغات الأوروبية "د.

ويعزو عبد الله إبراهيم هذه الإشكالية في النقد العربي الحديث إلى:

- حضور الرؤية وغياب المنهج.
- غياب الرؤية وحضور المنهج.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه، ص155.

<sup>2-</sup> وائل بركات، مفهوم في بنية النص، ص 4، نقلا عن أحمد رحيم الحلاجي، المصطلح السرد، ص 53.

<sup>3-</sup> مُحَدّ عنابي، المصطلحات الأدبية الحديثة (دراسة ومعجم انجافيه عربي)، مكتبة لبنان، بيروت، ط1، 1996 ص 7.

" فقد يمتلك الناقد رؤية في فهمه للظاهرة الأدبية لكنه يقتصر إلى منهج ضابط لعرضه مزاياه الفنية بدقة، وقد يكون العكس، إذ يستحيل المنهج إلى صرامة قاتلة وحد قاطع يفعل بالنصوص الأدبية ما يشاء من غير عملية مزاوجة مع رؤية الباحث وما يتفق وذوقه وذوق الجمهور"1.

"إن المصطلح الخاص بعلم السرد قد ظل مهما على الرغم من عدم استقرار مفاهيمه من ناحية عدم توحيد ترجمانه من ناحية ثانية، كما توضح من بعض الدراسات المتخصصة أن لدينا أكثر من ألف مصطلح خاصة بالقصة والرواية، وأن ما سمي بالصحوة القصصية التي حدثت في السبعينيات من هذا القرن عبرت عن نفسها بانفجار مصطلحي ومفهومي. جاءت هكذا منقولة عن الآخرين، ويذهب مُحَّد رشاد الحضراوي إلى هذه المصطلحات السردية، إلا أن كل هذه المصطلحات السردية لا تمد إلى العربية بصلة، لأن المساحة العربية خالية منها فهي مترجمة كلها، مماكان مدعاة لتوفر أنواعها ومترادفاتها وتضارب تلك المترادفات".

#### ث- مستويات التحليل عند غريماس:

لقد أصبح إعمال النظريات النقدية الغربية الحديثة في الوسط النقدي العربي المعاصر ضرورة حتمية وملحة، أملتها ظروف نعية وحساسيات جديدة، حتمت على النقد أن يغير منطلقاته القديمة، يتجاوز تلك النظرة السلفوية الماضوية في قراءة الأعمال الأدبية وتحليلها.

" لقد أثبتت الدراسات جدارة هذه النظريات النقدية وتفوقها في استنطاق النصوص الأدبية والكشف عن خيالها ومكوناتها، وإضاءة الكثير عن جوانبها الغامضة، وفي هذا الإطار تحاول هذه الدراسة أن تسلط الضوء على اتجاه أثبت نجاعته التحليلية في مقاربة الخطابات والنصوص السردية السميائية السردية التي رسمها غريماس وأتباعه، والذي حظي باهتمام كبير من قبل الباحثين والدراسيين في الخطاب النقدي المعاصر، بحيث ذهب إلى

<sup>. 15.</sup> عبد الله ابراهيم، المتخيل السردي، المركز الثقافي العربي، 1990، د ط، ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص15.

مقاربة المفاهيم التنظيرية، وتفحص الإجراءات التحليلية والتطبيقية لهذا الاتجاه. وبالتالي الوقوف على مستويات التحليل لديه، وكل ذلك سيتم من خلال التركيز على مستويين في البحث كما حددها "غريماس" هما: مستوى البنية السطحية ومستوى البنية العميقة"1.

 $<sup>^{-1}</sup>$  بجلة العلوم الإنسانية لجامعة أم البواقي رقم 2، ص 185، 216.

# الفصل الأول:

## I- السرد الشعري وآليات إنتاج الشعرية

- 1. بين السرد والشعرية
  - 2. السرد عند العرب
- 3. بناء القصيدة السردية

## II- عناصر الدراسات: الموقف الشعري السردي

- 1. الفعل السردي
- 2. الفضاء السردي

## III- تشكيل الخطاب السردي

- 1. الزمن
- 2. الشخصيات

#### السرد الشعري وآليات إنتاج الشعرية -I

لم تعد نظرية الأنواع الأدبية محط اهتمام في المقارية والنصوص الإبداعية على اعتبار أي التداخل والتماهي هو السمة التي تتصف بحا، مما يعني أتما عرفت تراجعا لكونما كانت المدخل الأساس للتمييز بين نوع أدبي وآخر، وهذا دليل على حركية التحول والتغير التي يعرفها النوع الأدبي، فإذا كان القدماء بميزون بين الشعر والنثر على أساس الخصائص والأساليب التعبيرية، فاليوم لا حاجة لهذا الفضل، بل يمكن كما قال ويلك أن مفهوم نظرية الأنواع أصبح في موضع الشك انطلاقا من كون الشعر " يحمل معنى التعدد وكثرة الأنواع، لأن الشعر ليس نوعا واحدا وإنما هو عدة أنواع.وهو نمط من أنماط الخطاب الأدبي؛ يضم كل السمات اللغوية الجمالية التي تحققت بوجه أو بآخر فيما يطلق عليه الشعر" فالأمر لا يحتاج إلى حجة للتأكيد على أن النوع الأدبي يخضع لتساؤلات متصلة بالكتابة الشعرية الخارجة عن القوالب الجاهزة والخاضعة للشرط الجمالي الذي يرسخ هذا التداخل بين الأجناس الأدبية، وهو أمر ليس بالجديد، فالقصيدة القديمة تميزت بهذا الحضور لما هو شعري في تعالق متين مما هو سردي، بل هناك هيمنة واضحة للنفس القصصي في المتن الشعري القديم، " ولعل نصوص امرؤ القيس، وعمرو بن كلثوم، وعنترة، وعمر بن أبي ربيعة دليل على عمق هذا الترابط بين الشعر الثير".

" إن التمييز بين الأنواع الأدبية لم يحدد أهمية في كتابات معطى كتاب وعصرنا، فالحدود بينهما تتغير باستمرار، والأنواع وتمتزج، والقديم فيها يترك أو يحور وتخلف أنواع جديدة أخرى إلى حد صار معها المفهوم نفسه موضع الشك.

 $<sup>^{-1}</sup>$  - رشيد يحياوي، الشعرية الحربية، الأنواع الأغراض، افريقيا الشرق، ط1، 1991، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> أدونيس، مقدمة الشعر العربي، دار العودة، بيروت- لبنان، ط1، 1971 ص 117.

<sup>3-</sup> رينيه ويلك، مفاهيم تقنية، الترجمة مُحَدّ عصفور، سلسلة عالم المعرفة 110 الكوية، فبراير 1987، ص176

#### 1- بين السرد والشعرية:

لا شك أن مقاربة القصيدة العربية، من حيث العلاقة الوثيقة والمتداخلة بين الشعري والسردي، تشير عدة تساؤلات متصلة بالكتابة الشعرية الخارجة عن القوالب الجاهزة والخاضعة لشرط الجمالي الذي يرسخ هذا التداخل بين الأجناس الأدبية، وهو أمر ليس بالجديد.

" فالقصيدة القديمة تميزت بهذا الحضور لما هو شعري في تعالق متين لما هو سردي، بل هناك هيمنة واضحة للنفس القصصي في المتن الشعري القديم، ولعل نصوص امرؤ القيس، عمرو بن كلثوم وعنترة، وعمر بن أبي ربيعة دليل على عمق هذا الترابط بين الشعر والنثر"1.

لو أردنا أن نلخص العلاقة بين الشعر والسرد في تراثنا العربي لقلنا إنها علاقة مرتبكة. وتعود مسؤولية هذه العلاقة المرتبكة في تكوينها إلى ثلاثة أبعاد: دينية وسياسية وثقافية. وهي أبعاد متداخلية التأثير، متشعبة الحضور في سياق الثقافة العربية، بدءاً بمرجعية التصور، ومروراً بمكونات الإنتاج، وانتهاء بالتلقي .

"فرغم اختلاف حقول الاشتغال في هذه الأبعاد فإنها مارست دوراً مؤثراً في تحديد علاقة التجاور بين الشعر والسرد.

في ظل هذه الأبعاد حظي الشعر بأفضلية النوع على السرد. وأعيد تأسيس منظورنا الثقافي والنقدي وفقاً لهذه المعادلة. ولعل مقولة (الشعر ديوان العرب) واحدة من المقولات التي كرست أفضلية الشعر على السرد. وفي المقابل تعود هذه المقولة لتنتصر للسرد في عهدنا الراهن، فيقال إن (الرواية ديوان العرب الجديد). الإشكالية ليست بين النوعين فتجاورهما حتمية تاريخية لا تقبل الجدل. غير أن المشكلة هي مشكلة وعي ثقافي من ناحية، وتغليب نوع على الآخر. وبالتأكيد فإن تداخلهما الفني قائم، أما تجاورهما الثقافي

11

<sup>1-</sup> رينيه ويلك، مفاهيم تقنية، نفس المرجع السابق، ص 176، 177.

فيبقى محل تساؤل. إن المعطيات الثقافية تشير إلى إن نزعة الانتصار للشعر كانت جناية على السرد لتحل به لعنة الإقصاء التي وصلت ذروتها عند المسعودي الذي أعلن أن نصوص ألف ليلة ليلة الأولى غثة باردة.

أود أن أشير في البدء، أنني غير معني بالحديث عن العلاقة بين الشعر والسرد من الداخل، من داخل النص. فهذا النوع من الدراسة درس جمالي. لا أعتقد أن أحداً ينكره، ففي الشعر من السرد ما في السرد من الشعر كذلك. ونسب التجاور هنا قائمة على خصوصة النص وظرفية تكوينه الجمالي والمعرفي. أما ما أنا بصدد الحديث عنه في هذا المحاضرة فهو العلاقة المرتبكة بين الشعر والسرد في الفضاء الثقافي خارج التكوين النصي للشعر والسرد. فالحديث، إذن، عن صراع خطابات حول ظاهرتي الشعر والسرد في ثقافتنا العربية"1.

#### 2- السرد عند العرب:

" لقد ورد في معجم جيرالد برنسه أن السرد هو " الحديث أو الإقبال، كمنتج عملية وهدف وفعل وبنية، وعملية بنائية، لواحد أو أكثر من واقعة حقيقية أو خيالية تعني اللحظة السردية الفعل الإخباري لسلسلة من الواقع والمواقف وبالنتيجة، السباق الزمني والمكاني بما في ذلك السارد والمسرود له لذلك الفعل"2.

" إن ما يستخلص من البعد اللغوي للجدر (سرد) يقود إلى مفهوم الجمع المحكم المتابع تبعا لعلاقات التجاور المنتظم، وذلك يبدو وقت السرد طريقة متعلقة بالأسلوب وكيفية التعبير عند ما يراه تطبيق المفهوم على النصوص الأدبية"3.

<sup>1-</sup> حسن النعيمي، جدل العلاقة بين الشعر والسرد، محاضرة ألقيت في نادي الأحساء الأدبي في 26 مايو 2009م، موقع الأوساط.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الرحيم مراشدة، الخطاب السردي والشعر العربي، عالم الكتب الحديثة، الأردن 2017، المجلد  $^{2}$ (س ي )، ص 105.  $^{3}$  المرجع نفسه، ص 106.

#### II عناصر الدراسات: الموقف الشعري السردي

#### 1- الفعل السردي:

يعنى بالسرد الفعل الحركي المنتج للمحكي، " ونقصد بالمحكي النص السردي الذي يلفظه يتكون فقط من الخطاب السردي الذي ينتجه السارد، بل أيضا من الكلام الذي يلفظه "الممثلون" ويستشهد به السارد"، وقد حاول بعض السرديين الاقتراب من الحكاية لضبط النظم القولية أو لضبط الأفعال المرشحة منها، وبالتالي: اهتمت سرديات القصة لبنية الحكاية من زاوية تركيزها على ما يحدد حكايتها بما يميزها عن الأعمال الحكائية الأخرى المختلفة والتي تنضوي جميعا ضمن جنس السرد، ولا يتجسد أي حكائي إلا إذا توفرت فيه المقولات الحكائية التالية:

- 1- " الأفعال.
  - 2- الفواعل.
- 3- الزمان والمكان.
- ❖ الأفعال يقوم بما فواعل (شخصيات) في زمان ومكان معين.
  - ♣ طبيعة الفعل السردي في قصة "الجوع.

انتقدت المعاجم اللغوية على أن "الفعل" هو ما دل على معنى في نفسه مقتصرة بزمان نحو: يدرس، جلس، أكتب"<sup>2</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$  حسين عبد الجليل يوسف، تسجيل الشرح ابن عقيل الألفية ابن مالك في النحو، دار المعالم الثقافية للنشر والتوزيع، ط $^{1}$ ، د ت، ص $^{258}$ .

<sup>2-</sup> فاين دايك، النص والسياق، استقصاء البحث في الخطاب الدلالي والتداولي، عبد القادر قنين، إفريقيا الشرق، بيروت، ص 228، 234.

إن التعريف نفسه نجده في كتاب تسهيل شرح ابن عقيل الألفية ابن مالك" بالصيغة الموالية:

" الفعل: كلمة تدل على معنى نفسها، وتقترن بزمان فهو على حدوث في زمن معين، وينقسم إلى ثلاثة أنواع:

- 1- المضارع: ويدل على الحال أو الاستقبال مثال: ينجح.
- 2- الماضي: وهو الكلمة التي تدل على حدث وقع في زمن ماض مثال: ذهب.
- 3 الأمر: وهو الكلمة التي تدل على حدث وقع في زمن ماض مثال: على معنى مطلوب تحقيقه فنقول: أكتب، أخرج  $^{1}$ .

يرى "فان دايك" أن الفعل هو كل حدث حاصل بواسطة الكائن الإنساني، ومعنى الحدث هو التغير، ويجوز أن ينظر إلى هذا التغيير كعلاقة أو عملية جارية حول العوالم الممكنة، أي في حالة أو شأن من الشؤون، "كما أن كل تغيير يستلزم اختلافا بين العوالم والأحوال أو بين المواقف، وعند ما يكون حدث ما مقتض فقط من غير وقوع حدث كنتيجة يسمى فعل انجازي كالتحية، والمشي أو الكلام ..... وهذا إذ تبين الكائنات الإنسانية في حصول ذلك الحدث بواسطة جسمها ذاته مرفوق بحالة يقضه ووعي" وعلى هذا الأساس فالأفعال الإنجازية تقتضي بعض العناصر الذهنية أو تستلزم على الأقل شروط وأحوال ذهنية سابقة الوعى بالمشى.

تنقسم الأفعال الإنجازية إلى نوعين:

- 1- " أفعال تقوم في حالة الحصول فقط (كالتحية).
- 2 أفعال تقوم في حالة وقوع الفعل مع زيادة حدث كنتيجة مثلا: فتح الباب $^{3}$

وهكذا يكون أحيانا الفعل الإنجازي معقد، فمثلا فعل تناول الطعام، أو بناء منزل عبارة عن حركات يمكن أن تكون مركبة، أو يمكن أن تعبر كما لو كانت نتائج الأفعال أخرى.

مادل فخوري، تيارات في السيمياء، دار الطباعة والنشر، بيروت، ط2، 2002.

<sup>2-</sup> فاين دايك: النص والسياق، المرجع السابق، ص228، 234.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص235.

" إن هذه الأفعال المركبة ونتائجها تحتوى على أحوال ووسيلة بإمكاننا اعتبارها نتائج وسيطة لأفعال جزئية، أشبه ما تكون بنتيجة نهائية لفعل أو أفعال "أ فمثلا: عندما أفتح الباب: فقبل الوصول إلى مرحلة فتح الباب كنتيجة نهائية: تكون لسلسلة من الأفعال الجزئية لم يكن لي شعور بها: كحركة يدي وأن أديرها على نحو ما، ولكن ما فكرت فيه هو سحب الباب للحصول عليه مفتوحا.

إذا فإن كل فعل مركب هو سلسلة من الأفعال الجزئية لم يكن لي شعور بها: كحركة يدي وأن أديرها على نحو، ولكن ما فكرت فيه هو سحب الباب للحصول عليه مفتوحا.

هكذا فإن" كل فعل مركب هو سلسلة من الأفعال الجزئية بحيث تكون حصيلة الفعل أي شرط لنجاح الفعل لأن الفعل المركب هو فعل واحد بحكم أن النتائج المتوسطة تدخل تحت مجال قصد كلي وأحد مما يحققه حصول الفعل المركب في شموليته، والمقاصد الكلية يمكن أن تسمى خطاه، فمثلا: تحضير وجبة غذائية هو فعل مركب من أفعال جزئية، هكذا تحفل القصيدة العربية بهذه الميسمة الجمالية، التي تزيد الخطاب الشعري انفتاحا على آفاق فنية تمنح للنص الشعري إمكانية تحطيم الحدود بين الشعر والسرد لكتابة قصيدة تؤسس هويتها بالتزاوج المثري والحصن، فهما في علاقة جدلية تفاعلية تأثرية وتأثيرية، أسهمت في محو وطمس التوقعات الوهية الموضوعية بين الشعر والنثر ومن ثم لم يعد للحدود أي حضور في الشعرية العربية المعاصرة المختلطة من صلب هذه الثنائية الأيدية في الخطاب الإبداعي، وعليه فالإبداع الشعري تجاوز الجانب النثري المرتبط بالشكر أدلى ما يحقق شعرية عبر الاشتغال باللغة كممارسة لعبية بواسطتها يتم تحطيم السائد، يخلف القصيدة الشعرية فيها تشكل محدود الأسلوب لهذا النوع وهي تفترض وجود لغة الشعر، وتبحث عن الخصائص التي تكونما" كأن الشعر والنثر يشتركان في توظيف اللغة توظيفا ينسجم وطبيعة كل منهما، واعتبارهما " تمثل كل منهما في كونه تشكيلة جمالية باللغة إلى جانب كونه نشاطا إنسانيا يعكس حركة واقع يمثل كل منهما في كونه تشكيلة جمالية باللغة إلى جانب كونه نشاطا إنسانيا يعكس حركة واقع

 $<sup>^{-1}</sup>$  فاين دايك: النص والسياق، المرجع السابق، ص $^{-236}$ 

<sup>2-</sup> د عبد الناصر هلال، تداخل الأنواع الأدبية وشعرية النوع الهجين (جدل الشعري والسردي)، منشورات النادي الثقافي بجدة ،المملكة السعودي، ط1، 2012، ص19.

اجتماع تاریخی محدد یعکس حرکة واقع اجتماعی تاریخی محدد عکس خاص"1، " وهذا یعکس تجاوز هذه الفروقات المتعلقة بين الشعر والنثر، إن هذا التوافق بين الشعر والنثر لا يعني اتفاقهما في السمات والخصائص بقدر ما يدل على كون كل واحد منهما يتصف بصفات مغايرة عن الأخرى، وإن كان الشعر يتسم بالكثافة والإيجاز والإيحاء والتوتر والمجاز، فإن النثر يمتلك خاصية الوضوح والسهولة، وبالأطراف والنتائج على قول أدونيس، فإن هذا لا يحول التأكيد على العلاقات الوثيقة بينهما على الرغم من وجود فروق بين الأنواع الأدبية، إن السرد بنية أصلية في الخطاب الأدبي سواء أكان سردا روائيا أم شعريا مهما اختلفت الأنواع، لأن رغبة الإنسان في الحكى رغبة إنسانية تكشف رؤيته للأشياء وتحدد علاقته بالعالم، إنها رغبة في التطهير والبوح وإعادة صياغة العالم وهو في حالة  $^{2}$  وهذا ما يرسخ حقيقة حضور الجانب السردي في الخطاب الشعري، وهذا دليل على حيوية هذه العلاقة التي تتفاعل " داخل تشكيل ذي تحفيزات تأليفية وواقعية وجمالية تحمل رؤية فلسفية أو صرحا اجتماعيا أو نفسيا في شكل يمزج بين الشعرية والسردية 3 ، ومن هنا يمكن الحديث عن الكتابة عبر النوعية أو العبور المختلفة، ومن ثم نجد لورنت جبتي يقر بأن" كل نص شعري هو حكاية أي رسالة تحكى صيرورة ذات4، " وعليه فهو يركز على كون السرد مرتب باللغة وليس باعتباره بنية مستقلة، وعليه فالعلاقة بين الشعر والنثر والسرد تكون محمولة على وجه آخر مفاده أن يكون الشعر أصلا لكل أشكال الكتابة الأدبية التي لا تعدو أن تكون أساليب أقل بلاغة وتمييزا من أي شعر"5.

ومن ثم يؤكد أن السرد يقول العالم بطريقة خارجية تجسدها الشخصيات، في حين أن الشاعر يعتمد على البوح الناعم من الداخل، " مما يمكنه من رؤية العالم لكون عالم الشعر مهما تكن الصراعات البائسة التي يكشفها الشاعر داخله، وهو دائما عالم مضاء بخطاب وحيد ومقتصر على

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- د عبد الناصر هلال، تداخل الأنواع الأدبية وشعرية النوع الهجين (جدل الشعري والسردي)، المرجع السابق، ص19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص 164.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- احمد مداس، السردي في الخطاب الشعري، مجلة كلية الآداب واللغات، ص 34، 35.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المرجع نفسه، ص36.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- المرجع نفسه، ص37.

الدحض، فالتناقضات والصراعات والشكوى تظل داخل الموضوع وداخل الأفكار والانفعالات وبكلمة واحدة تظل مادة البناء الشعري، لكونها لا تتنقل إلى اللغة، ففي الشعر يجب أن تكون لغة الشك لغة أكيدة"1، فالعلاقة المتحكمة هنا هي علاقة الاتصال والانفصال الوهمية، بتعبير آخر يشكل الشعر والنثر رابطة اتصالية وانفصالية في الوقت ذاته، مما يكسب هذه العلاقة صفة التفاعل العميق بين المكونات النصية بغاية تثوير الخطاب الشعري.

إن السردية تجعل الشاعر يمتلك إمكانيات للبوح والتدفق والعفوية عبر اللغة التي يتم انتهاكها على مستوى التأليف " لأن رغبة الإنسان في الحكي رغبة إنسانية تكشف رؤيته للأشياء وتحدد علاقته بالعالم، إنها رغبة في التطهير والبوح وإعادة صياغة العالم، وهو في حالة تجل، فالمقصدية من وراء هذا المقول تبيان أن السرد مظهر من تجليات الوجود التاريخي للإنسان، إذ اعتمد الإنسان إلى كتابة وجوده في البدايات من خلال الحكاية التي تؤرخ كينونة الذات وإبراز علاقة الإنسان البالغ، هذا الأخير الذي يحتاج إلى صياغتها سرديا عبر الفعل السردي القصصي وذلك يضفي إلى السرد ظاهرة تستقل بذاتها قد يجوبها الشعر كما يحويها النثر القصصي " وهو يتناول الأنواع الأدبية، إذ اعتبر الشعر الغنائي هو ذات الشاعر، وفي الشعر بالفن القصصي " وهو يتناول الأنواع الأدبية، إذ اعتبر الشعر الغنائي هو ذات الشاعر، وفي الشعر الملحمي (أو الرواية) يتكلم الشاعر باسمه الخاص بوصفه روائيا، ولكنه أيضا يجعل شخصياته تتكلم....."3

وعليه فإن الجانب الملحمي في الشعر هو الذي يقنع إمكانيات هائلة لعبور السرد إلى الشعر في تواشيح عميقة يحقق ما يمكن وصفه بالخصوبة الشعرية، فتكسير الحدود وتحقيق التقاطعات بين النثر والشعر من أهم فتوحات قصيدة الحداثة، " هذه الأخيرة التي لعبت دورا مهما في جعل القصيدة تندفع على أفق تجديدي، تخرج من النمطية المهيمنة على المنجز النصي الكلاسيكي، وبالتالي

 $<sup>^{-1}</sup>$  احمد مداس، السردي في الخطاب الشعري، المرجع السابق، ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> جيرار جنيه، مدخل إلى النص الجامع، تر عبد العز وشبيل، مراجعة حمازي حمود، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 1999، ص08.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص 9، 10.

فالقصيدة الجديدة منحت للنص القدرة على تغيير ميزان هذه الثوابت عبر استثمار كل الإمكانيات الشعرية وغير الشعرية، حتى أصبح النص إجماع ما هو سردي وما هو شعري، وفي هذا التجاوب مع منطق التطور، إذ أن هذه القصيدة تحولت إلى فضاء نصي لاحتواء الإدلالات العميقة التي مست مفهوم الشعر الذي لم يعد مرتبطا بما هو وزني، بل مرتبط بما هو إيقاعي شامل وعام، وقادر على إستعاب السرد في ثنايا الشعر والنثر والتداخل بينهما. ومن تم تجاوز النظرة الضعيفة في الفصل بين هذين النوعين الأدبين، منح للنص الشعري القدرة على احتضان كل الأشكال التعبيرية، لتحقق بذلك نوعا من الثراء والغني"1.

#### 2- الفضاء السردي:

من المفاهيم التي نشأت حديثا عن دراسات النقاد السكلافيين و البنائيين و النظريات البنيوية التي تحصر دراسات الأدب على بنائية النص بمعزل عن كل سياق خارجي له " كحياة الكاتب والسياق الإجتماعي والثقافي، والسياسي له.

يفيد مفهوم الفضاء الأبعاد الميكانيكية في النص السردي، إذ أن كل الأحداث و الشخصيات لا بد الشخصيات لا بد الشخصيات لا بد لها من فضاء تتحرك فيه، و مكان تجري فيه أحداث السرد ووقائعه، وتتشكل عبر أبعاد الشخصيات الروائية.

لا يقتصر تعريف الفضاء المسردي على تصور واحد، بل يأتي بأكثر من تصور في بنية النص السردي، و كل شكل يؤدي أكثر من وظيفة جمالية مثل الفضاء المكاني، الفضاء الدلالي، الفضاء كمنظر أو رؤية"2.

<sup>.11</sup> مدخل إلى النص الجامع، المرجع السابق، ص10، 11  $^{-1}$ 

<sup>.</sup> 149 معتصم، منهاج تحليل النص السردي، فضاءات للنشر و التوزيع ، عمان 2021 ، م $^{2}$ 

#### III - تشكيل الخطاب السردي

1- الزمن: " يرى تودوروف بأنه كلام واقعي موجه من طرف سارد إلى القارئ ، و له أهمية في الحكي ، كيف لا وهو يعمق الإحساس بالحدث وبالشخصيات لدى المتلقي، كما ميز تودوروف بين مستويين من الزمن، وهو بالتالي :

أ- زمن القصة : و هو زمن وقوع الأحداث المروية في القصة، فلكل قصة بداية ونهاية، و الذي يخضع للتابع المنطقي.

**ب- زمن السرد**: وهو الزمن الذي يقدم من خلاله السارد القصة، و لا يكون بالضرورة مطابقا لزمن القصة .

#### 2- الشخصيات:

أشاد " تودوروف" بالمكانة التي تحتلها الشخصيات، وبأهميتها في التحليل السردي فهي: ذات دور أساسي بالنسبة لبنية العمل الأدبي، كما أن: التشخيص هو محور التجربة الروائية. وتبقى الشخصية كائنا خياليا، تبنى من خلال جمل، يتلفظ بما، أو يتلفظ عنها" 1

19

 $<sup>^{-1}</sup>$  سامية بن منة، محاضرة  $^{1}$ ، منهج تحليل الخطاب السردي،السنة أولى ماستر، د ت، ص  $^{-1}$ 

# الفصل الثاني:

# I- شكية العلاقات الهندسية لتوليد الدلالة في ضوء المنهج السيميائي

أولا: بين القراءة والتأويل

ثانيا: علاقة المعنى بالدلالة

## II- تشكيل الدلالة في ضوء إشتغال المعنى

أولا: كيفية توليد المعنى عند السيميائيين

ثانيا: مستويات إنتاج المعنى من منظور غريماس

- 1. المربع السيميائي
- 2. البنية السطحية
- 3. المستوى العميق
- 4. المسار التوليدي

#### سكية العلاقات الهندسية لتوليد الدلالة في ضوء المنهج السيميائي $-\mathbf{I}$

أولا: بين القراءة والتأويل

ب-1- مفهوم القراءة: مفهوم حديث نسبيا ظهر مع الدراسات السيميولوجيا (خاصة دراسة الباحث الفرنسي رولات بارت) التي اعتبرت المادة المطروحة للدراسة مهما كانت طبيعتها سمعيا أو بصرية أو لغوية نص يتكون من مجموعة علامات وعملية تفكيك هذه العلامات هي عمليه القراءة. إن مفهوم القراءة هنا قد اعتبر نقلة نوعية مع التعامل مع المسرح أنه أدى إلى التحول الجوهري من المفهوم التقليدي للنقد المسرحي كتوصيف ومطابقة إلى البحث في مكونات العمل مهما كان نوعه وتفسيره أو تأويله من خلال ربط عناصره المكونة بعضها ببعض والمساهمة الجديدة التي قدمتها هذه النظرية تكمن في أنها تعتبر قراءة العمل عملية تفكيك للكتابة من خلال دراسة علاقة الدال بالمدلول في العلامة أ.

2 مفهوم التأويل: كلمة تأويل في اللغة العربية مشتقة من الفعل أول الشيء تأويلا بمعنى أرجعه وأول رؤية أي فسرها وعبر عنها وأوّل الكلام يعني دبّره وقدّره وفسّره، أما في اللغات الأجنبية فكلمة Hérméneutic ، مشتقة من الاسم اليوناني hermes ، ويقابله عند الفراعنة "تحوت" وهو أنه البلاغة والفصاحة وتعني الكلمة اللاتينية القديمة العلوم السرية وأسرار الكيمياء التي لا يعرفها إلا العارف هرمس²، أما التأويل في المسرح يعني تفسر النص أو العرض والبحث عن المعنى فيه والعملية تلك تأخذ بعين الاعتبار وضع الخطاب في النص، فمن خلال وضعية هذا الخطاب ونوعيته داخل البنية النصية يتم التأويل  $^{\circ}$ .

المسرح، وفنون العرض، مكتبة لبنان، (ناشر)، المعجم المسرحي المفهيم ومصطلحات المسرح، وفنون العرض، مكتبة لبنان، (ناشر)، ط1، سنة 1997، ص354.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد القادر الزاكي، من النموذج النص الى النموذج التفاعلي للقراءة ( تحليل عملية القراءة من خلال سيميولوجيا القراءة)، نظرية المتلقي، إشكالات وتطبيقات، سلسلة ندوات ومناظرات، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة مُحَّد الخامس، الرباط، رقم 24 سنة 1993، ص218.

 $<sup>^{-3}</sup>$  سنوسي شريط، مفهوم القراءة والتأويل في ضوء الدراسات الأدبية، جامعة معسكر د ت، د ط، ص  $^{-3}$ 148.

3- مفهوم التلقي: "هو مشتق من الفعل اللاتيني reciper بمعنى تلقى واستقبل، وهو مفهوم حديث سبيا في الخطاب النقدي المسرحي، وقد استخدمه المنظرون الأنجلو ساكسون في المجال اللغوي والإعلامي أولا، ثم استعمل في المجال المسرحي في ما بعد مع انفتاح العلوم النقدية على بعضها" و هذا نظرا لأهميته البالغة في استيعاب المضامين والمفاهيم المختلفة للنصوص الأدبية على وجه الخصوص، لهذا الغرض أصبح عنصر التلقي يشكل النواة الأولى في المجال الأدبي والنقدي و المسرحي لدى القارئ بوصفه متلقيا (سمعيا أو بصريا) لمختلف البنيات النصية والعرضية (العرض سواء كان مسرحيا أو سينمائيا) .

#### ب- 1- علاقة التأويل بالقراءة والتلقى:

يمكن القول بأن هناك علاقة تكاملية بين التأويل بوصفه عنصرا تفسيريا لما هو موجود داخل النص من مفاهيم ومضامين ودلالات، وبين القراءة باعتبارها وسيلة تواصلية تتم بين القارئ والنص لغرض بناء علاقة معرفية، الهدف منها: استيعاب مكامن النص الظاهرية والباطنية التي لا تكتمل إلا بوجود عنصر التأويل الذي يقوم على كشف الغموض الذي يكتنف مضامين النص، وذلك لأن " التأويل كما يرى عبد القادر فيدوح"، هو إعادة ما نملكه من رصيد معلوماتي وبلورته في سياق التجربة لإعطاء سلطة النص صفة التحرر من القيود خلف الصورة التي تحفز الانعكاس الإدراكي لمعنى التأويل.

#### 2- القراءة والتأويل في النقد الأدبي الحديث:

إن نظرة أصحاب التيار النقدي إلى النص الأدبي من زاوية محددة، فالاتجاهات الشكلانية واللسانية والبنيوية نظرت إلى النص الأدبي باعتباره كائنا لغويا بنيويا يتسم بانغلاق كونه اللغوي، وعدم إحالته على أي مرجع واقعى، وانفصال أنساق الأدلة عن الذات، أي عدم ارتباطها بعاملي إنتاج المعنى

<sup>.27</sup> ماري إلياس، حنان قصاب حسن، المعجم المسرحي، مصدر سابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> سنوسى شريط، مفهوم القراءة والتأويل في ضوء الدراسات الأدبية، مرجع سابق، ص 149.

<sup>3-</sup> عبد القادر فيدوح، أدبية التأويل، مجلة تجليات الحداثة، يصدرها معهد اللغة العربية وآدابحا، جامعة وهران، سنة 1992، ص49.

وتلقيه، وأخيرا تجريد العمل الأدبي من كل وظيفة اجتماعية، أما المنهج الماركسي فإن المفارقة الكثيرة التي ميزته حسب أنصار نظرية التلقي، فهي اعتراضه على أن يكون للفن ولسائر أشكال الوعي الأخرى أن يتجلى كسيرورة جارية إلا في تعلقه بالممارسة التاريخية للإنسان، وفي وظيفته الاجتماعية 1.

#### 3- منهج القراءة والتأويل عند مُحَدَّ عابد الجابري:

بدأت أولى الدراسات للقراءة والتأويل عنده سنة 1980 في كتابه "نحت والتراث" انطلاقا من نقده لمنهج القراءات السلفية الثلاثة والمتمثلة في:

أ- القراءة السلفية الدينية: وهي قراءة أيديولوجية جدالية لا تاريخية ذاتية، تسقط المستقبل على الماضي، ولا يمكنها أن تنتج سوى نوع واحد من الفهم للتراث وهو الفهم التراثي للتراث.

ب- القراءة الليبرالية الاستشراقية: وهي قراءة ذات نزعة اوروبية قائمة على دراسة التراث بالتراث، اعتمادا على المنهج الفينولوجي، ومنحصرة في رد التراث العربي الإسلامي إلى الأصول اليهودية أو المسيحية أو الفارسية أو اليونانية أو الهندية.

ج- القراءة اليسارية الماركسية: هي محاولة تطبيق السلف الماركسي للمنهج الجدلي، وهذه القراءات حسب الجابري هي قراءات تفتقد إلى الموضوعية، وهي خياليه من النظرة التاريخية، وهي من الناحية الإيستمولوجية تتأسس على طريقة قياس الغائب على الشاهد<sup>2</sup>، وقد حدد الجابري في منهجه للقراءة والتأويل خطوات منهجية من خلال المقولات الإبستيمولوجية والتحليل الأيديولوجي، وذلك من خلال:

1- ضرورة القطيعة مع الفهم التراثى للتراث.

 $^{2}$ الفصل المقروء عن القارئ ومشكلة الموضوعية  $^{2}$ 

 $^{1}$ وصل القراءة والمقروء ومشكلة الاستمرارية  $^{1}$ 

 $<sup>^{-1}</sup>$  نظرية التلقي و التأويل في النقد الأدبي عند العرب، مجلة القدس اطلع عليه بتاريخ  $^{-2022/02/17}$  الساعة  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> مُحَدُّ عابد الجابري، " نحن والتراث" المركز الثقافي العربي، بيروت- الدار البيضاء، ط1، 1980، ص 8، 10، 12، 13.

<sup>-</sup> محبًّد عابد الجابري" نحن والتراث"، قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي، المركز الثقافي الجامعي، الدار البيضاء، ط6، 1993، ص19، 26.

منهج القراءة والتأويل عند مُحَّد أركون:

تتمثل خطوات المنهج في القراءة والتأويل لدى مُحَّد أركون من خلال الهدف الذي يتوخى تحقيقه، وهو بناء إسلاميات تطبيقية تدرس الإسلام ضمن منظور المساهمة العامة بانجاز الانثروبولوجيا الدينية على المقاربات التالية:

أ- المقاربة السيميائية اللسانية: وتعني استخدام المقولات السيميائية واللسانية من أجل عوده نقدية للمواد المقروءة لمعرفة كيف تقوم العلامات المستخدمة في النصوص بالدلالة وتوليد المعنى، وكيف ينبثق هذا المعنى، وضمن أية شروط<sup>3</sup>.

ب- المقاربة التاريخية والسوسيولوجية: وتحدف هذه الأخيرة إلى إعمال الرؤية كما مارسها العلماء المسلمون الأوائل، وهذه المقاربة ترتكز على النظر إلى التراث من خلال بعدين وهما:

1- تاريخيه كل العمليات الثقافية والممارسة العملية التي يندمج الكتاب المقدس ضمنها داخل الاجتماعي ويمارس دوره فيه.

2- سوسيولوجيا التلقى والاستقبال، أي كيفية تلقى بعض فئات المجتمع المختلفة<sup>4</sup>.

ج- الموقف الثيولوجي: أي إخضاع الثيولوجي للقواعد والمناهج المشتركة والمطبقة على كل عملية معرفية، حيث لابد من دراسة الوحي من معطيات جديدة، وهي معطيات الأنثروبولوجيا الدينية وعلم النفس، حيث أن الإيمان يتطابق مع دوافع الرغبة الأكثر

<sup>1-</sup> مُحَّد عابد الجابري، " الخطاب العربي المعاصر" المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط6 ، 1993، ص 12.

<sup>2-</sup> مُحِدُّ أَرْكُون، تاريخية الفكر الإسلامي، تر هاشم صالح، مركز الإنماء القومي، بيروت، ط1، 1986، ص32.

<sup>3-</sup> مُحَدِّ أَرْكُون، الفكر الإسلامي، قراءة علمية، مركز الإنماء القومي، بيروت، د ط، 1987، ص32.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- ينظر: المرجع نفسه، ص35، 44.

استعصاءا مع الكبح ومضامين الذاكرة الأكثر تعقيدا، ومع تصورات المخيال الأكثر استيهاما، ومع نبضات القلب الأكثر قوة، ومع حاجات العقل الأكثر صرامة 1.

#### ثانيا: علاقة المعنى بالدلالة:

يعد علم الدلالة العلم الذي يدرس قضية المعنى أو كما عرفها أحمد عمر مختار بقوله ذلك الفرع الذي يدرس الشروط الواجب توافرها في الرمز حتى يكون قادرا على حل المعنى ويعد أول من أصل له الباحث اللغوي الفرنسي ميشيل برييل في بحثه المسمى مقالة السيمياتيك الذي كتبه سنة ،1897 ثم ترجم إلى الانجليزية، وكذلك بدأت دراسة التطور الدلالي بكل من اللغات: الهندية الأوروبية، كالسنسكريتية، واليونانية، واللاتينية يجعلنا نتساءل هل المعنى والدلالة مترادفان؟ وإذا كان مختلفين فما الفرق بينهما؟ لأن جل التعاريف تشير إلى الربط بين مصطلحى المعنى والدلالة.

تعد دراسة عمر أحمد مختار من أهم الدراسات في مجال المعنى والدلالة في كتاب" علم الدلالة" فهو لا يفرق بينهما، حيث قال: أما في اللغة العربية فبعضهم يسميه علم الدلالة وبعضهم يسميه علم المعنى، وبعضهم يطلق عليه إسم سيمانتيك أخذا من الكلمة الانجليزية أو الفرنسية 5.

ويقصد بعلم الدلالة لغة: " الإرشاد إلى الشيء والإبانة ....، واشتقت هذه الكلمة بالأصل من الفعل (دلل) بمعنى استيضاح الأمر بدليل نفهمه، والدليل: ما يستدل به فدله على الشارع، أي يدله دِلالة ودَلالة 6.

<sup>1-</sup> نفس المرجع، ص44، 47.

 $<sup>^{2}</sup>$  صلاح الدين، الدلالة والنحو، مكتبة الآداب، ط1، 2021، ص $^{2}$ 

<sup>11</sup>. عمر أحمد مختار، علم الدلالة، عالم الكتاب، القاهرة، ط7، د ت، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$ ميليكا إيفتش، اتجاهات البحث اللساني، ط $^{2}$ ، المجلس الأعلى للثقافة، د ت، ص $^{-3}$ 6.

<sup>5-</sup> عمر أحمد مختار، علم الدلالة، مرجع سابق، ص11.

 $<sup>^{-4}</sup>$ - ينظر، السيد يوسف، " الدلالة وعلم الدلالة ( المفهوم، والمجال، والأنواع)"، د ط، د ت، ص  $^{-4}$ .

أما إصطلاحا فهو "العلم الذي يبحث في "المعنى"، ونظرياته مع كيفية جعل المفردات ذات معنى، كما تعرف الدلالة بأنها استخدام المفردات استخداما معينا ضمن نسق لغوي مع مفردات أخرى مع وجود علاقات بينهم، كذلك ذكر في كتاب "التعريفات" للجرجاني تعريف للدلالة أشار إليه السيد الشريف قائلا الدلالة هي كون الشيء بحالة يلزم من العلم به بشيء آخر، والأول هو الدال والثاني هو المدلول"1.

وفي بحث آخر للدكتور صلاح الدين حسنين يقول: إن هناك صعوبة أخرى تتعلق بالدلالة، ذلك أن المعنى لا يبدو أنه مستقر، ولكنه يعتمد على المتكلمين والمستعملين والسياق، فلو كانت اللسانيات عملية فإنحا لا يجب أن تحتم بأمثلة محددة، لكن يجب أن تحتم بالعموميات، ولهذا السبب يميز الباحثون بين النظام اللساني واستخدام المتكلمين لهذا النظام، ففي النحو مثلا: هناك قواعد عامة، هذه القواعد تنتمي إلى النظام اللساني، ولكننا عندما نستخدم اللغة في كلامنا، لا نتقيد بهذه القواعد ونرتكب الأخطاء، ومع ذلك لا يشكل هذا مشكلة أمام الباحث ونفس الشيء نلاحظه بالنسبة إلى الشخص الذي يسيطر سيطرة تامة على النظام الصوتي للغة، لكنه يفشل في إجراء تمييز فونولوجي مهم عندما يكون مريضا مثلا، لقد تصدى دوسوسير لهذه المشكلة عندما ميز بين اللغة والكلام، ولقد يكون مريضا مثلا، لقد تصدى ووسوسير لهذه المشكلة عندما عيز بين اللغة والكلام، ولقد أيد هذا التمييز شومسكي 1956 عندما ميز بين الكفاءة والأداء، إن الغرض من هذا التمييز هو استبعاد ماهو فردي أو عرضي، سواءا أطلقنا عليه كلاما أو أداءا، واهتم التمييز وشومسكي بأن الدراسة اللسانية الصحيحة تركز على دراسة اللغة أو الكفاءة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- ينظر، مهين حاجي زادة، " البحث الدلالي عند ابن الجني"، مجلة اللغة العربية وآدابجا، العدد 10، 2010، ص 50-10-9.

إذن ذكر الدكتور صلاح الدين الفارق الرئيسي بين الدلالة والمعنى، فالدلالة تنتمي إلى اللغة أو الكفاءة والمعنى ينتمي إلى الأداء أو الكلام، فالمعنى هو الاستعمال الفردي للدلالة، وزاد على ذلك أن المعنى عند بعض الفلاسفة واللغويين هو التمييز بين الدلالة والتداولية 1.

ويرى هادي نمر في كتابه "علم الدلالة التطبيقي في التراث العربي"، أن المحدثين انقسموا إلى ثلاثة آراء.

- 1- أن مصطلح الدلالة ومصطلح المعنى مترادفان.
- 2- المعنى أهم من الدلالة، لأن الدلالة مقتصرة على اللفظة المفردة.
- 3- الدلالة أهم من المعنى، لأن كل دلالة تتضمن معنى وليست معنى يتضمن دلالة، فيبينهما عموم وخصوص.

والراجح عنده هو الرأي الثالث، حيث يقول: "إنه على الرغم من أن مصطلح الدلالة عندنا أوسع وأشمل من مصطلح المعنى، إذ يدخل ضمن الدلالة الرموز اللغوية (الألفاظ)، وغيرها من أدوات الاتصال كالإشارات والرموز والعلامات، ويرى أن الفرق بينهما يهتم به دارسوا الدلالة وواضعوا المناهج"2.

<sup>.13 ،12</sup> الدين، الدلالة والنحو، ( د ت، د ط، د ن))، ص 11، 12،  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر، نحر هادي، علم الدلالة التطبيقي في التراث العربي، دار الأمل، الأردن، 2007، ص 27، 28.

#### II: تشكيل الدلالة في ضوء اشتغال المعنى:

#### أولا: كيفية توليد المعنى عند السيميائيين

في دراسة كيفية تشكيل المعنى ظهر تنوع نتيجة الاختلاف في أمور متعلقة بهذا التشكيل، أي تشكيل معنى الكلمة، فللكلمة الواحدة أبعاد مختلفة من الناحية الدلالية في العبارة الواحدة، وهذا ما دعى علماء اللغة إلى تقسيمها، " وهي خمسة أنواع"1.

#### 1- الدلالة المعجمية:

هي الدلالة المتعلقة بتعدد المعاني للمفردة الواحدة، وذلك بناءا على سياق الكلام اللغوي التي توجد فيه، وهذه الدلالة أحد أهم الأسباب في وجود عدد هائل من المعاني في المعجم العربي" 2، ممثال ذلك المعاني المختلفة لكلمة (تولى) 3.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: السيد العربي يوسف، الدلالة وعلم الدلالة (المفهوم والمجال والأنواع)، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  أ ب ت، نادية معتاقي، إسهام الدارسين العرب المحددين في إرساء أسس علم الدلالة، الجزائر، جامعة مولود معمري، تيزي وزو، 2015، ص 31، 32، 33، 34.

<sup>2-</sup> القرآن الكريم، آيات ورد فيها (تولى)، موقع المعاني www.elmaany.com

| معنى كلمة تولى                           | الجملة                                                                  |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| استولى على الملك وأصبح واليا.            | قال تعالى: " وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ          |
|                                          | فِيهَا" أ                                                               |
| أعرض                                     | قال تعالى: " إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْنَانَ أَنَّ ٱلْعَذَابَ           |
|                                          | عَلَىٰ مَن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ "2                                       |
| بدأ به وتحمل كل الأمر                    | قال تعالى: " وَالَّذِي تَوَلَّىٰ كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ         |
|                                          | عَظِيمٌ "3                                                              |
| انصرف                                    | قال تعالى: " وَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يُ ٓ أَسَفَىٰ عَلَىٰ          |
|                                          | يُوسُفَ 4"                                                              |
| القيام بطاعة الله ونصرة رسوله والمؤمنين. | قال تعالى: " وَمَن يَتَوَلَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ |
|                                          | فَإِنَّ حِزْبَ ٱللهِ هُمُ ٱلْغُلِبُونَ"5                                |

<sup>1-</sup> سورة البقرة، الآية 205.

<sup>2-</sup>-- سورة طه، الآية 48.

<sup>3-</sup> سورة النور، الآية 11.

<sup>4-</sup> سورة يوسف، الآية 84.

<sup>5-</sup> سورة المائدة، الآية 56.

#### 2- الدلالة الصوتية:

هي الدلالة التي تعتمد على القيمة الصوتية للحرف الواحد وما يعبر عنه، وذكر ابن جني في كتابه " الخصائص" العديد من الأمثلة عليها، منها الفعلين (قضم، خضم)، فالفعل الأول يقصد به: (أكل الشيء اليابس)، أما الثاني فهو: (أكل الشيء الرطب)، وقد أدى هذا الاختلاف في وجود حرف القاف والخاء في معنى الفعلين، كما يراه العرب في حرف " الخاء" أنه حرف رخو، وأن حرف " القاف" هو حرف صلب، وهذا ما يؤكده كتاب " الخصائص" الذي يقول إن العرب كانوا يأخذون مسموع الأصوات إلى محسوس الأحداث، كما يذكر في الكتاب نفسه أن هذا النوع من الدلالات اللغوية تشتهر في الحروف التي تعبر عن الأصوات الطبيعية، مثل: ( الخنزير، الحفيف، العواء، الصرير، القلقة.....) أوفيما يلى أمثلة على ذلك:

#### - أمثلة على استخدام مفردات الأصوات الطبيعية: 2

| التوضيح                      | الصوت المقصود | الكلمة + المعنى | الجملة                             |
|------------------------------|---------------|-----------------|------------------------------------|
| دلالة كلمة "خرّ" هنا         | الخرير هو صوت | خرّ – سقط       | قال تعالى: " ٱلَّذِينَ إِذَا       |
| السقوط، بينما ( الخرير)      | الماء         |                 | ذُكِّرُواْ بِهَا حَرُّواْ سُجَّدًا |
| يستعمل لصوت الماء، وهنا      |               |                 | وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّمِمْ"   |
| تحصر الإضافة الصوتية، فالآية |               |                 |                                    |
| التي بعدها يقول " وسبحوا     |               |                 |                                    |
| بحمد ربهم" فكأن للكلمة       |               |                 |                                    |
| دلالة صوتية هي ( السقوط +    |               |                 |                                    |
| التسبيح).                    |               |                 |                                    |

 $<sup>^{-1}</sup>$  ینظر، ابن جنی، " الخصائص"، تح مُحَّد علی النجار، دار الهدی، ط $^{2}$ ، بیروت، د ت، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ 1.

<sup>2-</sup> ينظر، مُحَدَّد حسن على، " الصوت اللغوي في القرآن"، لبنان، دار المؤرخ العربي، د ت، ص 186، 187.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة السجدة، الآية 15.

| دلالة كلمة ( صرصر)هنا        | الصرير هو صوت | صرصر – باردة | قال تعالى: " وَأَمَّا عَادٌ      |
|------------------------------|---------------|--------------|----------------------------------|
| البرد بينما ( الصرير) يستعمل | الرياح        |              | فَأُهْلِكُواْ بِرِيحِ ۚ صَرْصَرٍ |
| لصوت الريح الشديدة، وهنا     |               |              | $^{1}$ "عُاتِيَةٍ $^{-1}$        |
| تحصل الدلالة الصوتية وهي: (  |               |              |                                  |
| البرد+ شدة الريح)فالآية تصف  |               |              |                                  |
| شدة برودة الرياح لدرجة يخيل  |               |              |                                  |
| للقارئ سماع صوتها.           |               |              |                                  |

### $^{2}$ - أمثلة هلى إبدال الأحرف الصوتية:

| التوضيح                            | الصوت المقصود             | الأحرف المبدلة | الكلمتان |
|------------------------------------|---------------------------|----------------|----------|
| بناءا على الخصائص الصوتية، تمّ     | الصاد أقوى من السين       | السين          | سڌَ      |
| استعمال كلمة (سدًّ) لما (يسهل      | صوتيا                     | الصاد          | صدَّ     |
| إيقلفه وإغلاقه)، مثل رأس القارورة، |                           |                |          |
| الباب، وغيرها، أماكلمة (صدًّ)، (   |                           |                |          |
| لما يصعب إيقافه وإغلاقه)، مثل      |                           |                |          |
| الجبل، والوادي، وغيرها.            |                           |                |          |
| بناءا على الخصائص الصوتية، تم      | الخاء أقوى من الحاء صوتيا | الحاء          | نضح      |
| استعمال كلمة (نضح) عند الحديث      |                           | الخاء          | نضخ      |
| عن ( الماء الضعيف والقليل)، أما    |                           |                |          |
| كلمة (نضخ) عند الحديث عن (         |                           |                |          |
| الماء القوي والكثير).              |                           |                |          |

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة الحاقة، الآية 06.

<sup>. 262</sup> بنظر ، ابن جني، الخصائص، مرجع سابق، ص 262، 263.  $^{-2}$ 

### 3- الدلالة السياقية:

هي الدلالة التي يكون فيها المعنى المقصود والمفهوم واحد، فالمتحدث يقصد معنى، والمتحدث يفهم ذاته من خلال الكلام، كما ذكر تمام حسان في كتابه" اللغة العربية معناها ومبناها"، أن لهذه الدلالة مفهوما يسمى بـ "لمقام"، وذلك انطلاقا من أن "لكل مقام مقال "كما أشار كذلك إلى أصل النحو من العرب القدماء كانوا سباقين إلى هذا المفهوم، وانه ليس (مالينوفسكي) الذي نسب إليه إيجاد المصطلح المعروف سياق الموقف بالانجليزية (contact of situation)، فبرأي تمام حسان لم يعرف مالينوفسكي أن هذا المصطلح سبق الحديث عنه قبله بقرون عديدة، وان العرب كتبوا فيه كتبا لم تلقى العناية الكافية في الدعاية على المستوى العالمي، كما أتيحت له، وهذا ما جعل المصطلح مرتبط به.

يجب الإشارة إلى أنه ذكر في كتاب "المفردات" أن السياق أكثر قدرة على توضيح المعنى من إيراد اللفظ وحده منفردا وأنه في أحيان كثيرة قد لا يستطيع اللفظ إيصال المعنى أصلا من خلال النظر إلى سياق الكلام، الجدير بالذكر أن على سياق الكلام أن يغنى بترتيب الألفاظ فيه ترتيبا كافيا يفضى إلى معنى كامل<sup>3</sup>.

<sup>1-</sup> نفس المرجع السابق، نفس الصفحة.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر، أ، ب، ت، نادية معتافي (2015)، إسهام الدارسين العرب المحدثين في إرساء أسس علم الدلالة، الجزائر، جامعة مولود معمري، تيزي وزو، ص 31، 32، 33، 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر، مصطفى طه رضوان (2009)، الدلالة السياقية لدى الراغب الأصفهاني في كتابه "المفردات في غريب القرآن"، مجلة الدراسات الاجتماعية، العدد 29، ص 251.

# - أمثلة في الدلالة السياقية:

| التوضيح                         | المعنى في | الكلمة في           | إحتمالات معنى    | الكلمة |
|---------------------------------|-----------|---------------------|------------------|--------|
|                                 | الجملة    | الجملة              | الكلمة           |        |
| هناك العديد من الاحتمالات لمعنى | المحبة    | هو قريب إلى         | المسافة/ النسب/  | قريب   |
| كلمة ( قريب)، ولكن ورود كلمة    |           | قلېي                | المحبة           |        |
| (قلبي) جعلت المعنى أكثر وضوحا.  |           |                     |                  |        |
| هناك العديد من الاحتمالات لمعنى | عين الماء | شربت بعين           | عين الماء/ عين   | عين    |
| كلمة (عين)، ولكن ورود كلمة      |           | بجوارنا             | الإنسان/ قرص     |        |
| (شربت) جعلت المعنى أكثر         |           |                     | الشمس/ الإنسان   |        |
| وضوحا.                          |           |                     | الوجيه           |        |
| هناك احتمالين لكلمة ( ذكر)،     |           | قال تعالى: " إِنَّا | ذكر الحيوان/ ذكر | ذكر    |
| ولكن ورود كلمة (أنثي) جعلت      |           | خَلَقْنَاكُم مِّن   | الإنسان          |        |
| المعنى أكثر وضوحا.              |           | ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ"   |                  |        |

1

#### 4- الدلالة الإجتماعية:

هي الدلالة التي تأخذ الحياة الإنسانية وشعوره بعين الاعتبار في تعيين المعنى المراد، ويمكن صهرها بأنها تطور المعنى عبر الزمن باعتبار تطور الإنسان، كما ذكر في كتاب (مفاهيم القرآن) لصاحبه السبحاني بعض المعاني الجديدة التي ارتبط وجودها بتطور الإنسان الاجتماعي، ومثال ذلك إيراد لمعاني كلمة (الكلام) التي تطورت، فهو عند عوام الناس مجموعة من الحروف والأصوات التي تخرج من المتكلم، وأنه إذا زالت الأصوات التي تخرج من المتكلم، وأنه إذا زالت الأصوات التي تطور الإنسان المتكلم، وأنه إذا زالت الأصوات الإنسان

 $<sup>^{-1}</sup>$ مقال موقع موضوع، أكبر موقع عربي بالعالم  $^{-20}$   $^{-20}$  الساعة:  $^{-1}$ 

إجتماعيا توسع المفهوم إلى الخطب المنقولة، والشعر الذي روي عن فلان، والأحاديث النبوية، وغيرها، ومع عدم صدور أصوات عن هذه الأمور إلا أنها تسمى كلاما، ويجب الإشارة إلى الدلالة الإجتماعية للمفردة تحتاج مدة لابأس بها لتتطور من معنى إلى آخر، وفيما يلى أمثلة على الدلالة الإجتماعية 1.

## - أمثلة على الدلالة الإجتماعية:

| المعنى الجديد ( المطور)       | المعنى القديم                  | الكلمة  |  |
|-------------------------------|--------------------------------|---------|--|
| النساء                        | الشيء المحرم مسه، أو الدنو منه | الحريم  |  |
| اللّص                         | الشيء المنسوب للحرام           | حرامي   |  |
| أصحاب رسول الله صلى الله عليه | الصحبة مطلقا                   | الصحابة |  |
| وسلم                          |                                |         |  |

#### 2

#### 5- الدلالة النحوية:

هي الدلالة التي تعتمد على الكلمة المفردة الواحدة في الجملة، ومعناها داخلها، فيكون التركيب الذي تواجدت فيه هذه الكلمة هو من أعطاها هذا المعنى، كما أشار عبد القاهر الجرجاني فيكتابه " دلائل الإعجاز" أنه: " لا يتصور أن يتعلق الفكر بمعاني الكلم أفرادا ومجردة من معاني النحو"، وقد قصد الجرجاني بجملته هذه أن اللفظة لا يكفي أن ترد

<sup>1-</sup> ينظر،: د. حميد عبد الحمزة عبيد الفتلي، أنواع الدلالة وطرق استعمالها في كتاب مفاهيم القرآن للسبحاني، العراق، جامعة بغداد، ص02.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: حسني حامد الصالح (2003)، التطور الدلالي في العربية في ضوء علم اللغة الحديث، مجلة الدراسات الاجتماعية، العدد 15، ص83.

لوحدها لتعطي المعنى، إنما وجودها داخل تركيب ما هو يكسبها معناها أ، وفيما يلي أمثلة على الدلالة النحوية:

تحليل الجملة بناءا على الدلالة النحوية:

| التوضيح                      | موقع الكلمة     | الصوت    | موقع الكلمة | الجملة     |
|------------------------------|-----------------|----------|-------------|------------|
|                              |                 | المقصود  |             |            |
| بتغير موقع كلمة (خالد) انتقل | خالدا: مفعول به | أكرمت    | خالد :فاعل  | أكرم خالدا |
| من كونه يقوم بالفعل: (فاعل)  |                 | خالدا    |             | أخاه       |
| إلى شخص وقع عليه الفعل:      |                 |          |             |            |
| مفعول به                     |                 |          |             |            |
| عندما تدخل (کان) علی         | جمیلا: خبر کان  | كان الجو | جميل :خبر   | الجو جميل  |
| الجملة الإسمية (الجو جميل)   |                 | جميلا    |             |            |
| تنصب الخبر، ويصبح خبرها      |                 |          |             |            |
| بتحويل الفعل (درس) إلى فعل   | الامتحان: نائب  | درس      | الامتحان:   | درس الولد  |
| مبني للمجهول، حذف الفاعل     | فاعل            | الامتحان | مفعول به    | الامتحان   |
| وأصبح المفعول به نائبا عنه.  |                 |          |             |            |

أ ب ت، نادية معتافي (2015)، إسهام الدارسين العرب المحدثين في إرساء أسس علم الدلالة، الجزائر، جامعة مولود معمري، تيزي وزو، ص 31.32.33.34.

#### ب- عناص الدلالة:

إن للدلالة ثلاثة عناصر رئيسية ترتبط فيما بينها تحت علاقة (الدال والمدلول والنسبة)، وفيما يلى العناصر الثلاثة:

1- الدال: هو العنصر الذي يحمل المعنى المراد من خلال الإشارة إليه أو التعبير عنه، فإما أن يكون الدال على هيئة منطوق يسمع سواءاكان لفظا واحد أو تركيبا، أو أن يكون على هيئة شكل (صورة) أو إشارة، وقد أشار (دي سوسير) أن الدال هو "الصورة الصوتية"، وقصد في هذه الجملة أن الدال هو الذي يحدث أثرا نفسيا عند إدراكه، فهو بذلك يشبه ما يحدثه الصوت، ولم يقصد هنا الصوت الفيزيائي الحقيقي.

2- المدلول: هـ و المعنى المحمـ ول والمقصـ ود مـن الـدال، كمـا أن لكـل تركيب لفظـي (دال) معنى خاص به يتشكل في ذهن المتلقى.

3- النسبة: هي العنصر الدلالي الذي يجمع بين العنصر الصوتي اللفظي (الدال)، وبين العنصر النهما، بحيث لا يمكن العنصر الذهني ( المدلول)، وتتمثل في كونها العلاقة التي تربط بينهما، بحيث لا يمكن لأحدهما الانفصال عن الآخر، وإلا ما وجدت الدلالة .

### ج - أقسام علم الدلالة:

قسم ابن جني الدلالة إلى ثلاثة أقسام، كما ربّبها من الأقوى إلى الأضعف كالتالى:

1- الدلالة اللفظية (المعنى): هي الدلالة التي ترتبط بلفظ الكلمة، فهي دلالة اللفظ على معنى معين أو حدث ما، ومأخوذ من المادة اللغوية التي يتكون منها، وعلى سبيل المثال كلمة (قام) دلالتها على حدث معين وهو (القيام)، أي عندما يتم ذكر كلمة (قام) يتم استحضار عملية (القيام) في الذهن، وسواء ذكرت الكلمة (قام) أو أي صيغة أخرى تتعلق

<sup>1-</sup> ينظر: مُحُّد بوادي، ألفاظ العقائد والعبادات والمعاملات في صحيح البخاري، دراسة دلالية، الجزائر، جامعة عباس فرحات، سطيف، ص 50.

بلفظها مثل: (قائم، مقام، يقوم) سيتم استحضار نفس المعنى، لأنها ألفاظ مشتقة من اللفظ الأصلى نفسه.

2- الدلالـة المعنويـة (الفاعـل): الدلالـة الـي تعـنى بتحديـد خصـائص، فاعـل الفعـل (الحـدث)، فالسامع لكلمة (قـام) يعلم أنها تـدل على حـدث (القيـام) الـذي يقـترن بالـزمن الماضي، ولكن لا يعرف من الـذي (قـام)، وعلى هـذا النحو تكون دلالتها المعنوية أن القيـام يصلح لكـل كـائن حـتى يستطيع الوقـوف، فـلا وجـود لجملـة تخصـص هـذه الدلالـة وتحـدد الفاعـل الـذي قـام بعملية القيـام، فلو كانت ضمن جملة مثلا: (قـام المعلمون) لكانت الدلالـة المعنويـة: (قـام المعلمـين الـذكور)، ولـو كانـت الجملـة (قامـت المعلمات) لكانـت الدلالـة المعنوية: (قيام المعلمات الإناث)1.

# د- علاقة علم الدلالة بعلم اللسانيات:

إن لعلم الدلالة اتصالا قويا في علم اللسانيات الذي يعنى بدراسة لسان البشر، إلا أنّ هذا العلم لم يتطرق في دراسته للسان البشر إلى دلالة الكلمات، وهذا ما جعل علماء اللغة يبحثون عن مجال علمي يمكنه دراسة دلالة الكلمات، ليقوموا بتحديد الموضوعات فيه، والمعايير اللازم توافرها ليكون علما يجمع بين اللغة وعلم الألسنة، " فعلم الألسنة متفرع لكثير من المجالات العلمية مثل: (اللسانيات النفسية، والعصبية، وغيرها)، ويجب الإشارة إلى أن علم اللسانيات كان يهتم بصورة الكلمة دون الاهتمام إلى معناها، لإحاطة اللغة بجوانب مختلفة (إجتماعية، وثقافية، ونفسية، وغيرها)، لكنه مع بروز علم الدلالة أصبح الخوض في المعنى جزءا مهما في علم اللسانيات، وهذا الرابط الذي يجمع بينهما"2.

 $<sup>^{-1}</sup>$  أ ب مهين حاجي زادة، "البحث الدلالي عند ابن جني"، مجلة اللغة العربية وآدابحا، العدد  $^{10}$ ،  $^{00}$ ،  $^{00}$ ،  $^{00}$ ،  $^{00}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: منقور عبدالجليل، " علم الدلالة، أصوله ومباحثه في التراث العربي"، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2001، ص22.23.

### ثانيا: مستويات إنتاج المعنى: (النظرية السردية): غريماس:

# 1- المربع السيميائي:

ويسميه "غريماس" النموذج التكويني، وهو محاولة لعقلنة المعنى، إذ يعتبر نموذجا عاما لشكلة المعنى وكيفية توليد الدلالات عبر سلسلة من العلاقات التقابلية المدركة في شكل ثنائيات تلخص القيم المتواجدة في أشكال تعبيرية مختلفة.

من المقولات المركزية التي انبنى عليها تصور "غريماس" في صياغة النموذج التكويني" تميزه بين الدلالة السطحية (المكون الخطابي) والدلالة العميقة (النموذج التكويني، المكون السردي) للنصوص، وأن المعنى لا يتحقق إلا بالجمع بينهما".

# 2- المستوى السطحي:

يشتمل على تركيب سردي ودلالة سردية، ويرتبط بنظام النص أو الخطاب القصصي، "فالخطاب مرتبط وثيق الارتباط باللغة إلا جملة من القواعد النحوية والصرفية التي تمثل القاسم المشترك بين المتكلمين في مجتمع ما"، إنه مستوى التجلى اللساني"2.

### 3- المستوى العميق:

هو البنية الدلالية المنطقية المولدة للنص السردي، والسابقة له، تتأسس على جملة من العلاقات الخلافية، " ويشكل جذرا مشتركا تكون السردية داخله منظمة بشكل سابق عن تمظهرها من خلال هذه المادة التعبيرية، أو تلك" ويشتمل على المكونين: تركيب أصولي ودلالة أصولية.

وللانتقال من البنية الدلالية المنطقية المتمثلة في النموذج التكويني إلى النص السردي يقترح " غريماس" مسارا توليديا يتم فيه الانتقال بين المستويين السطحي والعميق.

<sup>1-</sup> وداد بن عافية، النظرية السردية الغريماسية بين التنظير والإجراء، دراسة سيميائية، قسم اللغة العربية، جامعة باتنة، ص111.

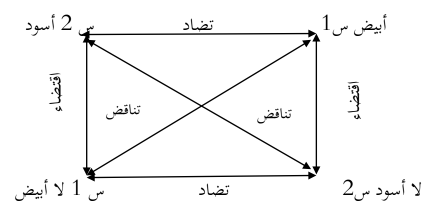
 $<sup>^{2}</sup>$  سمير مرزوقي، جميل شاكر، مدخل إلى نظرية القصة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، د ت، ص $^{114}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$  سعيد بنكراد، مدخل إلى السيميائية السردية، منشورات الاختلاف، ط $^{2}$ ، الجزائر،  $^{2003}$ ، ص $^{3}$ 

يمثل النموذج التكويني الصيغة الأولية لتشكل الدلالة من خلال مجموعة من العلاقات، فلا وجود للشيء إلا إذا تناقض مع شيء آخر، ومن تم فإن تنظيم المضامين يأتي من وجود محور دلالي يضم الحد ونقيضه.

يفهم من وصف "غريماس" لهذه البنية الدلالية البسيطة بأنها " ذات طابع لازمني، إن " اللازمنية المميزة لهذه البنية يجب أن تفهم معنى قابليتها للتحقق في أشكال خطابية بالغة التنوع"1.

كما يمكن لهذه البنية الدلالية أن تستوعب عددا لا نهائيا من العناصر المشخصة، زمان، مكان، شخصيات، المولدة للنص السردي، ليتم الانتقال من النموذج التكويني إلى الخطاب السردي المشخص مرورا بالنموذج العاملي، كما سيأتي:



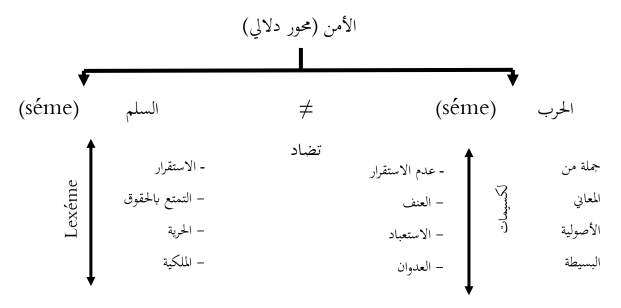
### 4- المسار التوليدي:

يقترح "غريماس" ثلاثة مستويات داخل المسار التوليدي الذي يحقق الانتقال من المنطقة إلى التجلي، بمعنى الانتقال من البنية الدلالية المنطقية للنموذج التكويني إلى النص السردي للمشخص، وكل مستوى من هذه المستويات يشتمل على مكونين أساسيين هما: المكون الدلالي والمكون التركيبي (النحوي).2

<sup>1-</sup> المرزوقي شاكر، مرجع سابق، ص12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- نفس المرجع، ص118

يحدث الاستقطاب الدلالي حول النواة الدلالية (séme) لا يتحقق وجودها إلا في علاقتها مع عنصر خلافي آخر، ولا يمكن أن تدرك السيمات أو تفهم إلا من خلال اللكسمات (lexéme) التي تحقق التفكك الدلالي باعتبارها مفردات مركبة، تتكون من جملة المعاني البسيطة أو الأصولية، وعلى سبيل المثال: يتمفصل المحور الدلالي "الآمن" إلى سيمين متضادين: الحرب ≠ السلم، وهما لا يدركان إلا من خلال التفكيك الدلالي الذي تصنعه اللكسيمات على النحو التالي:



يحيل كل واحد من هذين السيمين على نقيضه.

 $^{1}$  وعلى هذا الأساس تنبني الدلاة الأصولية وفق نظام من العلاقات الخلافية بالدرجة الأولى  $^{1}$ 

 $<sup>^{-1}</sup>$ وداد بن عافية، النظرية السردية الغريماسية بين التنظير والاجراء، المرجع السابق، ص $^{-1}$ 

# الفصل الثالث: تفعيل الآليات الإجرائية للسيميائيات

I- مقاربة سيميائية لقصيدة " قفي ساعة" لتميم البرغوثي

أولا- سيميائية العنوان

ثانيا- البنية السطحية

1- التوازن النصي

2- المكون السردي

3- المكون الخطابي

4- المحسنات البديعية

ثالثا- البنية العميقة

### I- المقاربة السيميائية للقصيدة:

#### أولا: سيميائية العنوان:

يعد العنوان بمثابة المفتاح السحري الذي بواسطته يمكن تفكيك 100 النصر أدبي على وفق مضامينه ورموزه فالمثل العربي يقول الكتاب يعرف من عنوانه كذلك النصر أدبي على العموم والشعري على الخصوص لذا فكل عنوان ينفتح على دلالات وإيحاءات عديدة مما دفع أحد النقاد إلى القول أن عنوان النص يتأثر باعتبارات سيميولوجية وإشارته تفيد في وصف النص ذاته أ.

وبما أن الأدب فن لغوي لا يمكن الدخول للنص إلا عن طريق بوابة اللغة التي هي مادة الأديب مثلها الرخام أو البرونز أو الفلين هي مادة النحات وإذا كانت اللغة هي البوابة التي يطل منها النص على عالمه الرحم فان الدخول إلى عالم النص ذاته خاصة القصيدة يبدأ من العنوان فهو المفتاح الذهبي إلى الشفرة الخاصة بالتشكيل الفني للنص آو الإشارة الأولى التي يرسلها الأديب إلى المتلقين لذلك نجد أن اغلب القصائد الشعرية القديمة تقوم مطالعها ومقدماتها مقام العنوان وتؤدي إلى فك رموز وشفرات النص ويكفينا قراءة مطلع القصيدة حتى ندرك فحوى موضوعها وما يرمي إليه الشاعر من وراء معانيه<sup>2</sup>.

من كل هذا نستكشف أن العنوان هو الخطوة الأولى خطوات الحوار مع النص ومعها تتزامن خطوة أخرى هي ما يمكن أن تسمى القراءة الأولى التي بواسطتها ومن خلالها يطرح القارئ أو الناقد احتمالات وتساؤلات وافتراضات عديدة والمقابلة بين ما تضاد، كما

ينظر: عثمان بدري، وظيفة اللغة في الخطاب الروائي الواقعي عند نجيب محفوظ دراسة تطبيقية المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، 2000، 0.0

<sup>2-</sup> ينظر: فوزي عيسي، النص الشعري وآليات القراءة، منشآت المعارف، الإسكندرية، 1979، ص15،16.

يسعى إلى تجميع شتى الاختيارات والانحرافات المثبتة داخل النص وتصنيف ما تشابه الظواهر القبلية البارزة والقبض على ابرز هات اللغوية التي تفضى إلى فهم القصيدة 1.

ولقد اهتم علم السيمياء اهتماما بالغ الأهمية بالعنوان في عملية التحليل للنصوص باعتباره علامة إجرائية ناجحة في استقراء وتأويل النصوص الأدبية، ذلك أن أهمية العنوان في دراسة النص الأدبي وفقا للوظائف الأساسية المرجعية والإفهامية والتناصية التي ترتبط بهذا الأخير، وبالقارئ، "ولم نبالغ إذا قلنا أن العنوان يعتبر مفتاحا إجرائيا في التعامل مع النص في بعده الدلالي والرمزي"2.

ف العنوان يمدنا بزاد ثمين من أجل دراسة النص، ويقدم لنا معونة كبيرة لسبر أنواره وكشف أسراره، إذ يعد العنصر الفعال الذي يحدد هوية القصيدة ويعطيها سحرها الانفعالي والخيالي، وإذ صح التشبيه فهو بمثابة الرأس بالنسبة للجسم والعنوان إما يكون طويلا فيساعد على توقع المضمون الذي يتلوه وإما يكون قصيرا وحينئذ فإنه لابد من قرائن لغويه توحى بما يتبعه.

ولربما اختلفت نظرة النقاد إلى دراسة عنوان النص الأدبي وما يؤدي به ويختزله من مضامين عدة، فنجد أن كل من الناقد شكري عياد مثلا وعبد الله الغدامي يريان أنه " أول ما يواجه القارئ من القصيدة"3.

ويرى الغذامي أن "عملية وضع العنوان واختياره هي عملية عقلية (تمركز منطقي)، وبالتالي تتسم باللاشرعية، الأمر الذي جعله يذهب إلى أن الشاعر بوضعه عنوانا يظن أنه

<sup>1-</sup> المرجع نفسه، ص18.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر بلقاسم دقة، علم السيمياء والعنوان في النص الأدبي، محاضرات التقى الوطني الأول للسيمياء منشورات جامعه بسكره، 2000، ص38.

<sup>3-</sup> ينظر: مُحَدّ مفتاح، ديناميه النص، المركز الثقافي المغربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، دت، ص72.

يصلح القصيدة، بينما هو يفسدها، إذ يطلق عليها أسلحة الواقع ومحسوساته، فيكدر صفاء عطاء الخيال الذي انعتق لحظات من قيود الواقع المشحون بشرط خارجية متعسفة 1.

بينما شكري عياد لا يرى " أن العنوان عمل عقلي (تمركز عقلي) خال من كل إيداع، بل يراه جزءا هاما من عملية الإيداع<sup>2</sup>.

ونظرا لأهمية العنوان وما يوحي به، نجد معظم المناهج والدراسات الحديثة قد اهتمت به أشد ما يكون الاهتمام و أولته المكانة الأولى أثناء عملية التحليل والتشريح للنصوص، ونقصد بهذه الدراسات:

simologique السيميائية stylistrique الأسلوبية la structurisme

وعنوان القصيدة الذي بين أيدينا "قفي ساعة" هو عنوان يجعل القارئ يفكر مليا في المراد إيصاله من الشاعر، حيث نجده يستوقف المخاطب و كأنه يبني الفكرة قبل أن يطرحها، كما أن العنوان له بنية لغوية صحيحة فهو بدأ كلامه بالفعل" قفي" وهو فعل أمر يستوجب لفت الانتباه، وهذا معناه أن ثمة خلفيه غير واضحة فبالوقوف والتمعن في الكلام سنعرف المراد، ثم أضاف إلى ذلك قوله "ساعة"وهو ظرف زمان مفعول فيه، ومن المؤكد أن المراد بالساعة ليس ساعة زمنيه معينه، وإنما هو يقصد الوقوف والتفكير والفهم، وكأنه يقول "قفي وتمعني جيدا فيما سأقوله لك"، والملاحظ في هذا العنوان أنه مطلع القصيدة نفسها وهو أمر شائع عند أغلب الشعراء، يتمثل في أخذ العبارة أن الشطر بأكمله من القصيدة وجعله عنوانا لها، وذلك لعدة أسباب منها: أن العنوان بمثابة ملخص عن القصيدة بأكملها، كيف ذلك؟ سنلاحظ عندما ندرس القصيدة كاملة أن الشاعر

 $<sup>^{1}</sup>$  عدنان حسين قاسم، الاتجاه الأسلوبي البنيوي في نقد الشعر العربي، الدار العربية للنشر والتوزيع، مدينه نصر،  $^{2000}$  م $^{327}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ينظر: نفس المرجع، ص328.

يبين سبب أمره للقارئ بالتوقف والاستماع وكأنه طرح سؤالا ثم أجاب عنه في قصيدة كاملة.

#### ثانيا: البنية السطحية

### 1- التوازن النصى (المناص)

تعني هذه الكلمة المصطلحية للنص الأدبي Oratextuatity، مثل النصوص والعناوين الفرعية والمقدمات والذيول وكلمات الناشر، وهذا ما تعرض اليه "جيرار جنيت" وبدأ اهتمامه به جليا في كتابه seuite العتبات 1987 محاولا تعميمه وتوسيعه ليشمل كل النصوص الموازية للنص، والتي تعد نوعا من النظير النصي أو النصية المرادفة، والنظير النصي عند جينيت معناه" التعالي النصي بالمعنى التام"، فالنظير بمثابة العتبات والمداخل التي تربط النص الأدبي بكل ما يحيط به من نصوص ألمعنى التام".

قصيدة "قفي ساعة" مهد فيها الشاعر بمقدمه لا يخفى على أي باحث في النصوص الأدبية القديمة أو أي شخص مولع بالشعر العربي القديم أن يعرف أن هذه المقدمة كانت رائجة في ذلك العصر حيث أن اغلب القصائد كانت تبدأ بنفس العبارة تقريبا وأشهرها " قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل" ناهيك عن مخاطبة الأنثى في مطلع كل قصيدة أو التغزل بما مثل "بانت سعاد فقلبي اليوم متبول".

## 2- المكون السردي:

إن هذه القصيدة التي بين أيدينا لشاعرٍ فلسطينيٍّ محدث، أتت على بحر الطويل، كطول النَّفَس والمأساة التي تضمّنتها، استحدث فيها بعض الطّرق الجديدة في النظم لاسيما تلك المتعلقة بالصورة الشعرية، وسنفهم مقصود الشاعر منها حين التّعرّض لها، حيث عَمَد إلى انتقاء روي اللام مع ضميره، وجعل قافيتها على وزن: "فاعلُه" -بسكون الهاء، وتأتي هذه الصيغة -في الغالب- للدلالة على فاعلين أو لنقل للدلالة على فاعلِ

 $<sup>^{-1}</sup>$  جيرار جينيت، مدخل إلى جامع النص،ط2، دار توبقال، المغرب،  $^{-1}$ 

ومفعول به، "فالفعل لامس يستدعي ملموسًا" ، وقاتل يستدعي مقتولا، ودافع مدفوعًا وقابل مُقبِلاً وهكذا دواليك.

وقد ارتأينا تقسيم هذا القصيد إلى أربع وحدات رئيسة وهي:

1- (من البيت الأول إلى البيت السادس): عنوانها: نفسية الشاعر الحزينة والمتأزّمة.

2- (من البيت السابع إلى الحادي عشر): عنوانما: الموت بين يدي الظالم والمظلوم.

3- (من البيت الثاني عشر إلى الثامن عشر): عنوانها: مظاهر القتل في البلدان العربية وصوره.

4- (من البيت التاسع عشر إلى الأخير): عنوانها: صرخة لميلاد جيل جديد.

انطلاقًا من التقسيم الذي جعلناه للقصيدة كوحدات معنونة يمكن تحليلها على الشكل التالى:

### ❖ الوحدة الأولى:

# 1 "قفي ساعةً يفديكِ قولي وقائلُه ولا تخذلي من بات والدّهرُ خاذلُه" $^{2}$ .

استهل الشاعر قصيدته بفعل الأمر، واختار من بين الأفعال "قف" كماكان يفعل أرباب الشّعر قديمًا: قال امرؤ القيس:

"قفا نبكِ من ذكرى حبيب ومنزل بسِقطِ اللّوى بين الدّخول فحومل"<sup>3</sup>.

<sup>1-</sup> انظر: تفسير القرطبي لقوله تعالى :" أو لامستم النساء" النساء 43، الجامع لأحكام القرآن طبعة دار عالم الكتب، الرياض، 225/5.

 $<sup>^{2}</sup>$  عيم البرغوثي، ديوان في القدس الشعر، مكتبة الرمحي أحمد، دار الشروق،  $^{2017}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup>البيت فاتحةُ معلّقةِ امرئ القيس، انظر ديوانه، طبعة دار صادر ص29.

وقال أبو تمام:

"قَفْ نؤبّنْ كِناسَ ذاكَ الغزالِ إنّ فيها لَمَسرحًا للمقالِ"1.

وقال أيضا:

"قَفْ بالطّلولِ الدّارساتِ عُلاثا أمسى حِبالُ قطينهنّ رِثاثا"2.

غير أنّ الجديد عند شاعرنا يكمن في إيقافه لنفسه على خلاف ما نلمسه في شعر القدماء النفين كانوا يستوقفون أصحابهم، و الفرق الملموس هنا أنّ القارئ يلمس في بيت البرغوثي طللاً من نوعٍ آخر، إنّه لا يُشبه طلل القدماء من حيث تعلّقهم بحبيباتهم، إنه طلل العروبة التّائهة.

البرغوثي في مستهل قصيده يُخاطب نفسه، كما خاطبَها من قبلِه أبو ذؤيب الهذلي:

" أَمِنَ المنونِ وريبِها تتوجّعُ؟؟ "

والفرزدق:

"عزفتَ بِأعشاشِ وما كنتَ تعزِف $^{4}$ 

وأبو فراس الحمداني:

"أراكَ عصيَّ الدّمع شيمتُك الصّبر"<sup>5</sup>.

<sup>1-</sup>الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري، الآمدي، طبعة دار المعارف 431/1. والكناس: ديار الغزلان، وعني به ربع الحبيبة وسمّاه كناسًا لأنّه جعلها امرأةً.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: الخطيب التبريزي، شرح ديوان أبي تمام، طبعة دار الكتاب العربي 167/1 وفيه: عُلاثًا: غلام أبي تمام، والقطين: أهل الدّار، والرثاث: الرث.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- أنظر جمهرة أشعار العرب، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت، ص205، وعجزه: والدهرُ ليس بمُعتِبٍ من يجزعُ.

<sup>4-</sup> المصدر نفسه، ص261، وفيه: وماكدتَ تعزفُ، وأنا أحفظه من ديوانه، عجزه: وأنكرتَ من عفراءَ ماكنتَ تعرفُ، وفي الجمهرة: حدراءَ.

<sup>5-</sup> ينظر: ديوان أبي فراس، ليس بين يدي الآن.

هو حديثٌ مع النّفس، يريد أن يشكو بثّه وحُزنَه إليها، يريدُها أن تحمل عنه بعض أوصابه وأوجاعه، ولو ساعة، فساعةٌ واحدةٌ في منظار البشر، هي ترياقُ شاعرٍ من أحزانه التي هي عليه أشدُّ الضّرر، ومن ذلك قول أبي تمام:

# "ما في وقوفِكَ ساعةً منْ باسِ نقضي ذِمامَ الأربُعِ الأدراسِ"1.

فانظر كيف قرنوا الوقوف بالسّاعة، ثمّ انظر هنا:

قفي ساعةً يفديك قولي وقائلُه، من أجل أن يفديك فاعلي ومفعولُه، فَفَعْلُ بمعنى مفعول كخلق محلوق وقصد مقصود ورد مردود، وقد حذف من الفعل لام التعليل، فهي من جنس قوله تعالى: "خذ من أموالهم صدقةً تُطهّرهم وتزكيهم بحا" أي لتطهرهم ولتزكيهم، ونحسب أنّ الشاعر هنا لا يأمر وإنّا يستعطفُ ويرجو وقوف نفسه له لتسمعه، "قولي وقائله" يعني أفديك بأغلى ما أملك، أليس الشعر هو كنزُ الشاعر ومملكته؟

والدليل على أنّه يرجو ويستعطف قوله: ولا تخذلي من بات والدّهر خاذلُه. ثمّ أمعن النّظر في "خاذله" واربطها مع ما قلناه في هذه الصيغة ليستبين لك القهر والضّعف الذي يحيا به الشاعر وشعرُه من أوّل بيت في قصيدته.

قفي أيّتها النّفس لتسمعي قولي -لم يقل شعري لأنّ همّته في استيقافها تنتهي بكلامه-، يعني يكفيني منك سماع قولي، أنا أريد أن أشكوكِ ، أنا:

# -2 "أنا عالِمٌ بالحزن منذ طفولتي رفيقي، فما أخطيه حين أقابلُه" -2

يقول: وُلدتُ بيدين ورجليْن ورأس وعينين وأذنين وحزن، الحزن وُلد معي كأعضائي، ثمّ ترعرع بجانبي فهو رفيقي وصديقي، بل ظلّي الذي لا أخطئه ولا يُخطئني، حذف المبتدأ لأنّه صار مفهومًا من السياق، كما قال المتنبي:

المرجع السابق  $^{-1}$  ينظر: شرح ديوان أبي تمام، المرجع السابق  $^{-1}$ 

<sup>103</sup> سورة التوبة، الآية -2

 $<sup>^{2017}</sup>$  . عيم البرغوثي، ديوان في القدس الشعر، مكتبة الرمحي أحمد، دار الشروق،  $^{2017}$ ، ص $^{3}$ 

# "أرانبُ غيرَ أَخْمُ ملوكٌ مُفتّحةٌ عيوغُمُ نيامُ".

يريد حكّام عصره ووزرائهم، فحذفهم لأنّه لا أرانب غيرُهم، كذلك أراد الشاعر هنا: رفيقي، وهل لي غير الحزن رفيق؟

من خلال هذ البيت تبدأ رحلة الشّاعر مع المأساة التي وُلد بها، لاسيما وأنّه فلسطيني، منبعُ المآسي التي ليس لها واسي، فحزن الشاعر ومأساته صار قدرًا لا مفرّ منه، الحزن ابنُ الشّاعر، ولكن هاهنا الحُزن أبو شاعرنا وجدّه أنجبه وربّاه، كلّ شاعرٍ في الوطن العربي لما وُلد وُلد معه أخوه، فالحزن توأم الشاعر يقول شاعر اليمن عبد الله البردوني قي رائعته (أبو تمام وعروبة اليوم) بعد حديثه عن حال العرب في 1971م:

" لكنْ أنا راحلٌ في غيرِ ما سفَرٍ رَحْلي دمي.. وطريقي الجمرُ والحطبُ. قبري ومأساةُ ميلادي على كتفي وحوليَ العدَمُ المنفوخُ والصَّحْبُ"<sup>2</sup>.

البحث عن المجد الضّائع قضيّةٌ مازالت تشار وستبقى، ويُكملُ البرغوثي وصف حاله وحزنه، يصف قوّة هذا الحزن وسُلطتَه على نفسه:

# -3وإنّ له كفّا إذا ما أراحَها على جبلِ ما قام بالكفّ كاهله" -3

البيت مشحون بمعانٍ عميقة بديعة، ومدار الصّنعة فيه ينبع من الفعل: "أراحها"، فكأنّ الحزن في حُزن يُحاولُ الرّاحة، والتّعبُ مرتكزٌ في يديه فلو أراحها على جبل ثبت الجبل إذا أراد حركة، وسكن إذا أراد قيامًا، كما تبدأ رحلة التصوير البصري من خلال هذا البيت أيضًا، " واستنادًا إلى قول أرسطو بأن الاستعارة سمة العبقرية فإنّنا نستكشف في هذا البيت فتي التجسيد والتّشخيص، وهو فنّ أدق حمن حيث جزئياتُه - من الاستعارة "، فإن

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: عبد الرحمن البرقوقي، شرح ديوان المتنبي، دار الكتاب العربي،  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> ينظر: ديوان البردوني، ليس بين يدي

 $<sup>^{2}</sup>$  ميم البرغوثي، ديوان في القدس الشعر، مكتبة الرمحي أحمد، دار الشروق،  $^{2017}$ ، ص $^{97}$ .

<sup>4-</sup> يسميه شوقي ضيف(personification)، وقال فيه: سمّوه أهلُ البلاغة من الغربيين باسم التشخيص، وفصلوه عن الججاز وكان يسمّيه أرسطوطاليس قوّة وضع الأشياء تحت العين"، أنظر الفن ومذاهبه، طبعة المعارف ص236.

طلبت نموذجا عنه فانظر كيف جعل البرغوثي الحزنَ غولاً، له كفُّ وراحةٌ وكاهل، فجعله- وهو المعقول المعنوي- محسوسًا ومادّيا.

إنّ لهذا الحزن كفّ لو أنزلها على جبلٍ لإلتصقت به، وفي قوله (ما قام بالكف كاهله) كناية عن شدّة وطأته وقوّة نزوله وتشبّته.

# 4-" يُقلّبني رأسًا على عَقِبٍ بِها \*\*\*\* كما أمسكتْ ساقَ الوليد قوابلُه"1.

وإن كان خروجُ الوليد فرحًا لأهله وسرورا غير أنّ المعنى الذي ذهب إليه الشاعرُ مرتكزًا في تقليبه يـوم ولادته، فهـي صورة دقيقة تنقل ضعف الوليد أمام القابلة وبالتالي ضعف الشاعر أمام هذا الحزن الطّاغى، غير أنّ في البيت خطأين بيّنين لمن راضَ فكرُه فيه:

فأمّا الأوّل فهو استغناء الشاعر عن تكرار الفعل أثناء التشبيه، وكان من المفروض أن يكرره فيقول: كما قَلْبَتْ، لأنّ الغرض من التشبيه المقاربة والبحث عن أوجه شبه مطابقة للمشبه، فإن ارتبت فانظر في التنزيل: "يعرفونه كما يعرفون أبنائهم" ، وفي الحديث قول رسول الله على الله الخطيئة كما يُطفئ الماء النارَ " وفي فصيح الشعر وبليغه قول أبو مدين التلمساني:

"لقد نبتتْ في القلبِ منكم محبّةٌ كما نبتتْ في الرّاحتينِ الأصابعُ".

وفي قول كعب:

"ولا عَسَّكُ بالعهدِ الذي زعَمتْ إلاّ كما تُمسكُ الماءَ الغرابيلُ".

بل إنّ بيتَه التالي يكشف عن خطأه في هذا التركيب، أليس هو القائل: " ويحملني كالصقر يحمل"؟

 $<sup>^{-1}</sup>$  تميم البرغوثي، ديوان في القدس الشعر، مكتبة الرمحي أحمد، دار الشروق، 2017، ص $^{-2}$ 

<sup>2-</sup> سورة البقرة، الآية 146.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: مسند الإمام أحمد، طبعة مؤسسة قرطبة، 399/3.

<sup>4-</sup> ينظر: ديوان أبو مدين التلمساني، أحب لقاء الأحباب في كل ساعة

 $<sup>^{5}</sup>$ - ينظر: جمهرة أشعار العرب، ص  $^{236}$ 

أمّا الثاني فأنا أشكّ في وقوع هذا الخطأ من الشاعر، وأكاد أجزم أنّه من النّاقل، ناقلِ القصيدة، وذاك في قوله: "ساق الوليد"، وأعتقد أنّ الشاعر قال: ساقا، بصيغة المشنّى، وإلاّ فما معنى وقوع التقليب من رجلٍ واحدة؟، أضف إلى هذا كلّه أنّ الوليد لا تستقبله معنى وقوع التقليب من رجلٍ واحدة، وإن ارتبت فاسأل الأمّهات، وعليه فموضع مجموعة من القوابل وإنّا تستقبله قابلة واحدة، وإن ارتبت فاسأل الأمّهات، وعليه فموضع القافية مقحمة إقحامًا لذلك لم تأتِ من شاعرنا سليقة وطبعًا.

وبعد ارتسام صورة تقلّب الشاعر بين أشداق الحزن، زاد من توضيحها حين قال:

5-" ويحملني كالصقر يحملُ صيدَهُ ويعلو به فوقَ السّحابِ يُطاولُهُ  $^{1}$ ".

ثمّ زاد:

# -6 " فإنّ فرّ منْ مِخلابِه راح هالكًا وإن ظلّ في مخلابِه فهو آكلُه" -6

انتقل البرغوثي من صورة إلى أخرى فهو بصدد توكيد المعنى الواحد بمجموعة من الصور الشعرية، وتواطؤ الصور كما هو معلوم يؤكد المعنى ويُجلّيه، فنحس من خلال صور الشعرية البصرية الشاعر هنا أنّه يريد أن يستمتع ويُمتّع، يستمتع بالتقاط العديد من الصور الشعرية البصرية ليُبرهن على قوّة مُخيّلته من خلال التجوال في آفاق خياله الواسع، وهذه العملية ضرب من ليناسي الواقع والعيش في كنف الراحة التي يجنيها الشاعر من جراء ممارسته للعملية الإبداعية، ويُمتّع القارئ بِفَتْح عدّة لوْحات جمالية تختلف فيما بينها وتأتلف في نفس الوقت تماما كأشّعة الشّمس التي تجتمع في المرآة المقعّرة لِتتشكّل من خلال تنوّعها وتكاثفها قوة مستعدّة للإحراق.

وهاهنا، من صورة الغول المتكئ بيده على الجبل ينتقل البرغوثي إلى صورة الصقر، يقول: هذا الحزن يحملني حمل الصقر لفريسته، إلى علوّ شاهق، مجهولةٌ طريقة الموت فيه، فأنا بين المتردّي والمأكول، إلا أنّ تعبير الشاعر أبلغ من تعبيري وأفخم وذلك أنّك تعود

 $<sup>^{-1}</sup>$  تميم البرغوثي، ديوان في القدس الشعر، مكتبة الرمحي أحمد، دار الشروق، 2017، ص $^{-2}$ 

<sup>2-</sup> المرجع نفسه.

لـتلمسَ الفـاعلين في مـادّة "فاعلُـه" ، وانظـر في لفظـة "هالكـا"المتعلقـة بالشـاعر، و"آكـلاً" المتعلقة بالصقر لتستبين لك تلك الطّريق التي يتنازعُها اثنان: الفاعل والفاعل.

قبل الانتقال إلى الوحدة الثانية نلاحظ أنّ الفعل المضارع مطّردٌ أكثر من الفعلين الماضي والأمر، تسعة أفعال مضارعة، وسبعة أتت بصيغة الماضي، ولأنّ الشاعر بصدد نقل الحركة المقيّدة استوجب ذكر هذه المادة لأنّ الفعل يدل على المزاولة والتغيير وإتيان الأمر شيئًا فشيئًا، وإنّا قلت: حركة مقيّدة لأنّ الجمل التي ذكرت في صيغة المضارع سيكون لها محل من الإعراب (جمل حالية كما سنبين في الوحدة الثالثة)، فهي فعلية لأنّ الفعل قد بدر من الشاعر حقّا ولكنّه طُوق وقيّد بالحزن والدّهر والمستدمر، أما الحقل الدلالي للكلمات الواردة في الوحدة فإنمّا تتوزّع بين الفاعل والجدول التالي يوضّحُ ذلك:

الفاعل 1 (الوحش)

رفيقي، الكاهل، الصقر، الكف، المخلاب، المهلِك، الآكل، الخاذل، الحزن.

الفاعل 2 (الفريسة)

طفولتي، جبل، رأسٌ، عقبٌ، ساقا الوليد، الصيد، المأكول والهالك.

نستنتج من هذا الجدول أنّ الوحدة المدروسة، يعني الأبيات السبعة تسير وفق انسيابية متوازنة موزّعة بين فاعل ومفعول به، تتجلّى في صفتي القوّة والضّعف، قوّة الحزن وشدّته، وضعف الشاعر وانهزاميته..

### ❖ الوحدة الثانية:

7- " عزائي من الظُلاّمِ إن متُ قبلهم عُمومُ المنايا ما لها منْ تُجاملُه"1.

ينتقل الشاعر من الوقوف على وصف حاله إلى وصف حالٍ أخرى معه، ألا وهي حالُ المقاوم والمستبد، ويظهر أوّل ما يظهرُ هذا المستبد في قوله: "الظلام"، واستشعر معي كثرتهم من خلال صيغة المبالغة: "الفُعّال"، فلكثرتهم وقوّقهم فإنّه لا يُعزّيني من الموت غيرهم، أراد: إنْ متُ قبل الظُلام فعزائي (أراد عزاء أهلي لأنّه إذا مات لا يُعزّى) سيكون منهم، ولأنّ موتي إن كان فسيكون على أيديهم ولا بد، فهم الذين سيقتلونني وهم الذين يُعزّونني، ففي البيت إذن كناية عن كثرة الظلم وعلى أنّ أرض فلسطين تعجّ بالظُلام، إنّه م يملئون البيوت والكهوف والطرقات والغابات، والعزاءُ عند العرب محبوب مرغوب:

" جلَّ والله ما دهاكَ وعَزّا فعزاءٌ إنّ الكريمَ يُعزّى. والحصيفُ الكريمُ منْ إن أصابتْ نكبةٌ بعدما يَعِزُّ يُعَزّى"<sup>2</sup>.

غير أنّه إن كان من القاتل، فما أألمِه وما أقساه مِن عزاء، وربّي إنّ تعزيتَه منهم لأشدُّ من قتله ألف قتلة.

كما أنّ في البيت تقديم جواب الشرط على اسمه، كما قال الآخر في زوجه:

" شربتُ دمًا إن لمْ أَرُعكِ بضرَّةٍ بعيدةُ مَهْوى القُرطِ طيّبةُ النّشر". "

ومعلوم ما في التقديم من تعظيم للمعنى، فعزائي هي اللفظة المحورية في البيت كلّه، بيد أنّ لفظة "عموم" غير دقيقة ولا تؤدّي حقيقة تصرّف المنايا في الأرواح، فإن كانت عموم المنايا لا تجامل فإنّ هذا اللفظ بهذا التركيب يعني أنّ خصوص المنايا لها من تُحامله، وهذا خطأٌ وإحالةٌ فاعتبر.

<sup>1-</sup> ديوان تميم البرغوثي، قفي ساعة، المرجع السابق.

<sup>2-</sup> ينظر: ديوان أبو الحسن الجرجاني، جل والله ما دهاك وعزا.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: أبو القاسم الفارسي، شرح حماسة أبي تمام (باب مذمة النساء)، المكتبة الشاملة الحديثة، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ 

# 8 "إذا أقصدَ الموتُ القتيل فإنّه كذلك ما ينجو من الموت قاتله" $^{1}$ .

المعنى في هذا البيت مألوف مطروقٌ، بل استُهلك حتى هَلَك، مفادُه أنّ القتيل إذا استوفى أجلَه وكان سببه القاتل، فسيأتي يومٌ على القاتل أيضًا، ألم يقل أشقّاؤنا في مصر: "ليك يوم يا ظالم"؟

9- " فنحنُ ذنوبُ الموت وهي كثيرةٌ وهم حسناتُ الموتِ حين تُسائلُه"2.

10- " يقومُ بِها يوم الحساب مدافعًا يردُّ بِها ذَمّامَهُ ويُجادلُه"<sup>3</sup>.

في البيت كنايتان عن موصوفين: ذنوب الموت وحسناهًا، فذنوبها الأحياء، وحسناهًا الأحياء، وحسناهًا المناضلون الأموات، وإنّما جعلهم حسناتٌ للموت لأخّم عرفوا معناها فطلبوها، ولم يجبنوا أمام عيشة عزيزة أو ميتةٍ كريمة، وأمّا الأحياء، وما أكثرهم، فأخلدوا إلى الأرض، واستحبوا الحياة الدنيّة على الآخرة، ثمّ أعقب الشاعرُ البيت بذكر ذيّاك المناضل، فهو الذي يقوم يوم الحساب بحسنات مثل الجبال، يُدافعُ عن شرفه، ويأخذ من المغتصب الظالم حقّه الذي ضاع منه، ولكن هل سيأخذ كلَّ حقّه؟؟ هذا ما يطرحُه البيت التالي:

# 11- " ولكنّ قتلاً في بلادٍ كريمةٍ \*\*\* سَتُبقيه مفقودَ الجواب يُحاولُه" 4.

نلمس في هذا البيت أثرا من الخيانة، لن يأخذ كل حقّه، ولن يُجيب على أسئلة الموت كلّها "حين تُسائله"، لأنّ الموت في البلاد الكريمة سيَسلبُه الجواب، كيف مِتَ في بلادٍ كريمة لولا الخيانة؟.. مفقود الجواب: ستُبقيه هذه القتلةُ مفقود الجواب، الكلمة مركّبة والأصل فاقد الجواب، فإمّا أهمّا مفعول في فاعل كقوله تعالى: "حجابًا مستورا" أي ساترا، أو أهمّا على معناها أي أنّ فقدَه للجواب لم يكن بإرادته وإنّما هو المقهور المجبور.

<sup>1-</sup> ديوان تميم البرغوثي، المرجع السابق.

<sup>2-</sup> ديوان تميم البرغوثي، المرجع السابق.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه.

<sup>4-</sup> المرجع نفسه.

 $<sup>^{5}-</sup>$  سورة الإسراء، الآية 45.

ثمّ ينتقل الشاعر من الحديث عن الظلم وأهله، والقتل ونتائجه إلى تصوير مظاهر هذا القتل وكيف كان يتمّ وما يزال.

### الوحدة الثالثة:

- -12 " ترى الطفل من تحت الجدار مناديًا أبي لا تخف، والموتُ يهطلُ وابلُه".
  - 13- " ووالدُه رُعبًا يُشيرُ بكفّه وتعجزُ عن ردّ الرصاص أناملُه"2.
  - 14- "على نشرة الأخبار في كلّ ليلةٍ نرى موتنا تعلو وتقوي معاوله"3.

الطّف ل يُشجّعُ والـدَه، يختبئ خلف جدار منق وطٍ بالرصاص، ويُعلّل أباه ويُطمئنُه: لا تخفّ..، صورةٌ مقلّبة إذ من المفروض أن يأتي الأمنُ من الوالد إلى الولد، إذن فالموازين مُقلّبة هاهنا، وفي هذا الزمن بالذّات.

يقول لأبيه: لا تخف، حال كون الموت يهطل كالوابل، الوضعُ متأزّم عسيرٌ، جملتين اسميتين تصفان الحالة الجامدة الثابتة (دلالة الجملة الاسمية) التي عليها الابن والأب، الموتُ: مبتدأ، وابله: فاعل يهطل، ويهطل وابله خبر الموت، والجملة: "والموت يهطل وابله" حال، إذن فالتعقيد المعيشي أدّى إلى التعقيد الشعري، والحال تصف الهيئة، لذلك أضاف: ووالده رعبا يشيرُ، يا آلله ثلاث جمل حالية: رعبا، حال كونه مشيرا، والجملة "ووالده يشيرُ بكفه"، فإن أضفنا إليه البيت الذي قبله وجدنا جملتين حاليتين: "مناديا"، "والموت..."، ويكفي من خمس جمل حالية استشعارَ حالة الفلسطيني أو لنقل العربي بصفة عامّة، فالحال تنقل الهيئة والصفة الجامدة ولا تنقل الحركة، الموت يهطل والرصاص ينزل والفريسة ثابتة جامدة.

كما أنّ البيت الثالث في هذه الوحدة يحمل لؤلؤتين أضفتا على البيت مسحةً من الحسن والرونق: الكناية والتشخيص، فالكناية في قوله "في كلّ ليلةٍ"، القتلُ في كلّ ليلةٍ، لم

<sup>1-</sup> ديوان تميم البرغوثي، المرجع السابق.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه.

يقل الشاعرُ: "في كل يوم"، ولم يقل وهو الموهوب "في كل ساعةِ"، لأن الليل مظلم دامس له علاقة وطيدة مع الظلم، ألم يقل الصّادق المصدوق: "اتّقوا الظلم، فإنّ الظلم ظلماتُ يوم القيامة"1. أضف إلى أنّ الليل ساكن على خلاف النّهار، فكأنّه حصادُ النّهار.

وأمّا التشخيص فيظهرُ سافرًا في استعارة الهيئة والشخوص للموت، فبعدما رسم لنا البرغوثي صورة الموت الغول، زاد استعار له معولاً وجعل الغول أغوالاً، ليظهر الموت في صورة أغوالٍ لا غول واحد، يحمل كل واحد منهم معوله، هو معول الفناء والموت، ثمّ انظر في الصورة الحركية الدقيقة لعمل الفأس، ألا يعلو الفأس ثمّ يهوي ولا ينعكس، إذن ففي علوّه قوّة، وفي هويّه الموت الحقيق.

# 15-" لنا ينسج الأكفان في كلّ ليلةٍ لخمسين عامًا لا تكلُّ مغازلُه"<sup>2</sup>.

مازال البرغوثي مسترسلا في تصوير هيئة الموت القاتل المكتسح فهو الغول الذي يحمل معول الهدم، وهو أيضًا نسّاجٌ للأكفان، وانظر روعة تقديم الجار والمجرور المتعلق بالفعل: "ينسج"، لنا...، لا لغيرنا، لا يعرف الموث غير العرب المسلمين، ثمّ انظر في جمالية الصورة البصرية البديعة، ينسجُ الأكفان لنا ولا يكل ولا يمل، ثمّ كرّر "في كلّ ليلة" لتعلم أنّ نظمَه للكلام لا يقعُ منه اعتباطًا، أليس قوله "نرى موتنا في كلّ ليلةٍ"، من جنس ينسج الأكفان في كل ليلة، فكِلا الجملتين متضمّنتان لمصيبة الموت بل القتل.

في كل ليلة موتى، وفي كل ليلة أكفان، خمسون سنة أيا حسرتنا عليك يا فلسطين الحبيبة، كيف بعد تفريطنا فيك نرجو لقاء ربّنا؟

 $<sup>^{1}</sup>$  - الحديث في الصحاح.

<sup>2-</sup> ديوان تميم البرغوثي، المرجع السابق.

-16" أرى الموتَ لا يرضى سوانا فريسةً كأنّا لعمري أهلُه وقبائلُه".

جعلَ بين الموت وبين العرب قرابةً، فالموت لا يمطر إلا على العرب، إلا على فلسطين كأنّه نشأ فيها وترعرع بين حيطانها وأفنائها، صورةٌ بديعةٌ رائعة، إلا أنّها تصغرُ وتدَقُ أمام قول أبي تمام:

" مسترسلين إلى الحتوف كأنمًا بين الحتوفِ وبينهم أرحامُ"2.

17- " وقتلى على شطّ العراق كأنّهم نُقوش بساطٍ دقّقَ الرّسم غازلُه" أ.

-18 يُصلّى عليه ثمّ يوطأ بعدها ويَخْرُفُ عنه عينَهُ متناولُه" -18

في البيت صورة شعرية بصرية فيزيكية دقيقة وهي أبدع ما قيل في القصيدة كلّها، إذ جعل القتلى على شطّ العراق كبساطٍ منقوش، بل كلّه نقوش لأنّ الغازل دقيق رسم نقوشه فلم يُبقِ على منطقة فيه من دون رسم ووشي وزركشة، وهي كناية عن كثرة القتلى وسيّهم أديم الشطّ بأسره، وكذلك قوله: "يُصلّى عليه ثمّ يوطأً.." فهي كناية بل كنايتان من أروع ما يكون: أراد: حَلبوها ثمّ ضربوها، أخذوا نفطها وغازها ثمّ مزّقوها كلّ ممرزق، فَمَن للعراق الآن، أزهدُ النّاس فيها العرب، والذي برأ النّسمة إنّه خزيُ الحياة الدّنيا، هذا مآل الإعراض عن الله: " توشك الأمم أن تتداعى عليكم كما تتداعى الأكلة إلى قصعتها، فقال قائل: ومن قلّة نحن يومئذ؟، قال: لا، بل أنتم أكثر، ولكن غثاءٌ كغثاء السّيل، ولَيَنزَعَنَّ الله المهابة منكم، وليقذفنّ في قلوبكم الوهن، قلنا: وما الوهن؟، قال: حبّ الدنيا وكراهية الآخرة".

<sup>1-</sup> ديوان تميم البرغوثي، المرجع السابق.

<sup>-2</sup> شرح دیوان أبی تمام -2

<sup>3-</sup> ديوان تميم البرغوثي، المرجع السابق.

<sup>4-</sup> المرجع نفسه.

 $<sup>^{5}</sup>$  مسند الإمام أحمد.

### ❖ الوحدة الأخيرة:

-19! إذا ما أضعنا شامها وعراقها فتلك من البيت العتيق مداخله. -19

20-" أرى الدّهر لا يرضى بنا خُلفاءه ولسنا مطيقيه عدوّا نُصاولُه"<sup>2</sup>.

21-"فهل ثم منْ جيلِ سيُقبلُ أو مضى يبادلُنا أعمارُنا ونبادِلُه"3.

"إذا ما اضعنا...البيت"، يحتمل هذا البيت معنيين:

1- إذا ما أضعنا شامها وعراقها فإنّنا سنضيّع المملكة، لأنّ المستدمرين الـذين أوجـدوا لهـم مدخلا هاهنا سيجدون لهـم مدخلا آخر هناك، فجـواب الشرط هنا متعلقٌ بالاسم وموصول به.

2- إذا ما أضعنا شامها وعراقها فالسبب هي المملكة، استحلّنا فاستحلّنا العدو، ونحن نحملُ المعنى على الأوّل ظنّا حسنًا بالشاعر من جانب، ومن جانب آخر هو قوله: أضعنا، فنسب التضييع لنا جميعًا، وكأنّ الشّاعر يذكّرنا بقول الحسن البصري-رحمه الله-: "عُمّالُكم أعمالُكم".

كرّر الفعل أرى ثلاث مرّات: أنتَ ترى الطفل ، وأنا أرى الموت، وأرى الدّهر أيضًا، ما به الدّهر؟

"الشعراء يُلصقون كل حدث قبيح إلى الدّهر من الجاهلية الجهلاء إلى غاية الساعة، وليس المجال مجال ذكر للشواهد لأخّا باتت كالمسائل البدهية"، "وقد بيّن ابن الجوزي في التلبيس سببها ونزعتها"<sup>5</sup>، فالشاعر يكمِلُ بناء ما رسمه في الأوّل:

الموت نحن ذنوبه، يهوي بمعاوله علينا، وينسج الأكفان لنا، ولا يرضى سوانا فريسةً.

<sup>1-</sup> ديوان تميم البرغوثي، المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه.

<sup>4-</sup> ينظر: الكتاب لسيبويه، باب النسبة، ق80.

<sup>124-123</sup> ينظر: تلبيس إبليس، طبعة المكتبة المصرية، ص $^{5}$ 

والدهرُ الخاذل الذي ذكره في البيت الأول: "والدهرُ خاذلُه" هو العدو الذي لا يرضانا حلفاء له، فهل تُراه سيرضى بجيل يأتي من بعدنا ثمّ لا يكون أمثالَنا؟

### 3- المكون الخطابي:

إن في هذه القصيدة ملامح الحصرة واضحة، والمخاطب فيها عناصر متعددة، فبداية قصيدته وجدناه يقول: "قفي ساعة"، وكأنه يخاطب امرأة ويريد أن يتغزل بها وينشد فيها الشعر، ولكن بعد ذلك من خلال قراءة البيت الثاني يتضح الشخص المخاطب، حيث أننا نجده يرثي القتلى ويبكي الحال التي وصلت إليها بلاده من ظلم وقهر، وهنا هو يشتكي إلى من لهم حق التأثر بهذا الحال، ربما إنه يخاطب العرب ويخبرهم عن حاله حتى يبكي معه على هذه الحال جميعهم، إذا هو يحقق وحدة عربية من خلال هذه الأبيات.

ولعل لحال أهل العراق أنذاك خير دليل على أن أصحاب القلوب الرحيمة هم المقصدون من خلال هذه الأبيات، وهو يتحصر في الأبيات الأخيرة على هذا الذل والعجز والهوان الذي وصلت إليه العرب في الشام والعراق وغيرهم، كلهم يعيشون نفس الحالة البائسة.

### 4- الحسنات البديعية:

يحمل النص الكثير من المحسنات البديعية، ونضرب على ذلك أمثلة عديدة نذكر منها:

1 - الطباق: ونجده في قوله: " ذنوب الموت، حسنات الموت"

فَنَحْنُ ذُنُوبُ الموتِ وَهْيَ كَثِيرَةٌ وَهُمَ كَثِيرَةٌ وَهُمَ كَثِيرَةٌ وَهُمْ حَسَنَاتُ المؤتِ حِينَ تُسَائِلُهُ.. يَقُومُ بَهَا يَوْمَ الحِسابِ مُدَافِعاً

1يَرُدُّ كِهَا ذَمَّامَهُ وَيُجَادِلُهُ 1..

وقوله: " فر من مخالبه، ظل في مخلبه"

وَيَخْمِلُني كالصَّقْرِ يَخْمِلُ صَيْدَهُ
وَيَعْلُو به فَوْقَ السَّحابِ يُطَاوِلُهْ..
فإنْ فَرَّ مِنْ مِخْلابِهِ طاحَ هَالِكاً

وإن ظَلَّ فِي مِخْلابِهِ فَهْوَ آكِلُهُ 2..

وقوله أيضا: " تعلو وتموي".

أَرَى أَبْنَ جَمَالٍ لَم يُفِدْهُ جَمَالُهُ وَمْنَذُ مَتَى تَحْمِي القَتِيلَ شَمَائِلُهْ.. عَلَى نَشْرَةِ الأخبارِ في كلِّ لَيْلَةٍ عَلَى نَشْرَةِ الأخبارِ في كلِّ لَيْلَةٍ نَرَى مَوْتَنَا تَعْلُو وَتَهْوِي مَعَاوِلُهْ..

2- الجناس: في قوله: " يجادله، يحاوله" جناس ناقص.

يَقُومُ هَا يَوْمَ الحِسابِ مُدَافِعاً

يَرُدُّ هَا ذَمَّامَهُ وَيُجَادِلُهْ..
وَلَكَنَّ قَتْلَىً في بلادي كريمةً

<sup>1-</sup> ديوان تميم البرغوثي، المرجع السابق.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه.

# سَتُبْقِيهِ مَفْقُودَ الْجَوابِ يَحَاوِلُهُ ...

3- السجع: القصيدة تنتهي بحرف روي واحد عادة القصائد العمودية، وهو حرف الهاء ضمير الغائب.

قِفي ساعةً يفديكِ قَوْلِي وِقَائِلُهُ ولا تَخْذِلِي مَنْ باتَ والدهرُ خاذِلُهُ.. الا وانجديني إنّني قَلَّ مُنجدي بدمع كريمٍ ما يُخيَّبُ زائلُهُ.. إذا ما عصاني كلُّ شيءٍ أطاعني ولم يجرِ في مجرى الزمان يباخلُهُ<sup>2</sup>..

#### 5- الصور البيانية:

تضج القصيدة بالبيان، ونذكر كمثال على ذلك:

- الكناية: في قوله " ما قَامَ بالكَفِّ كَاهِلُهْ.. " كناية عن شدة الحزن.

" عَزَائِي مِنَ الظُّلاَّمِ إِنْ مِتُّ قَبْلَهُمْ" كناية عن كثرة الظلام.

- التشبيه: " وَيَحْمِلُني كالصَّقْرِ يَحْمِلُ صَيْدَهُ" تشبيه تام.

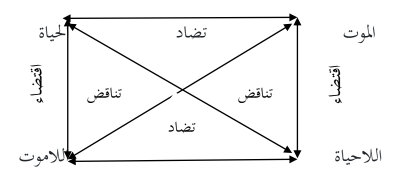
#### ثالثا: استنطاق البنية العميقة للنص

أما فيما يخص البنية العميقة للنص، فنحسب أن الشاعر ما زال يحمل في قلبه جرحا عميقا و بليغا جراء ما تعانيه الأمة العربية جمعاء، من ذل واحتقار، فبعدما حصل لفلسطين العربية و أطفالها، ونسائها، وشيوخها، وشبابها، ها نحن نتحسر على العراق، وما آسفه أنه يشاهد ويبكي وما بيده شيء، إلى أن يرثي الموتى ويهجو المهتدي، ولا جدوى من ذلك! لأن بكائه لم يكن ليحرك العرب الضعفاء، ولا ليردع المحتلين والمعتدين، كذلك

<sup>1-</sup> ديوان تميم البرغوثي، المرجع السابق.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه.

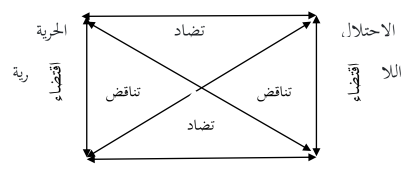
يمكننا الرجوع في الجانب النقدي إلى دراسة "غريماس" لأوجه التضاد وتداخل وتناقض، من خلال دراسة المربع السيميائي:



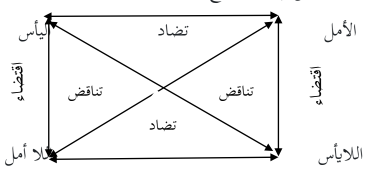
يبدو التضاد واضحا بين مصطلحي الموت والحياة من خلال قوله:" إذا أقصد الموت القتيل ..."، ويقابله بالضد معنى الحياة والرغبة فيها، على الرغم من الظلم واليأس، كما أن الموت يقتضى معنى اللاحياة ويتناقض مع اللاموت والعكس بالنسبة للحياة.



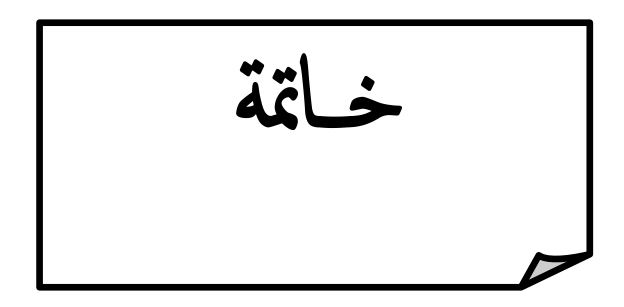
يبدو التضاد في هذا المربع بين الهلاك والنجاة، ومن خلال فهمنا لهذا التضاد سنفهم أن هناك تناقض بين معنى الهلاك واللاهلاك، والنجاة واللانجاة، كما أن هناك تداخل في معنى النجاة واللاهلاك، والهلاك واللانجاة.



كثيرا ما وجدنا الشاعر يتحدث عن الاحتلال في قصيدته، فهو قد ذكر الحرية ويتناقض مع معها مصطلح اللاحرية ويتداخل مع الاحتلال في المعنى، ويذكر الاحتلال فيتناقض مع كلمة اللااحتلال، ويتداخل في معناها مع كلمة اللاحرية.



كذلك هنا نجد أن الأمل ضد اليأس، فيتناقض مع كلمة اللا أمل ويتداخل مع اللا يأس، وكلمة اليأس أيضا تتناقض مع كلمة اللا يأس، وتتداخل مع كلمة الأمل.



#### خاتمة:

من خلال دراستنا لهذا البحث نستنتج أن:

- ﴿ نقصد بالقصيدة السردية، استخراج الملامح السردية الموجودة في كل قصيدة، لأن الكثير من القصائد تحمل السرد بين أبياتها.
- ﴿ العلاقة بين القراءة والتأويل هي علاقة تكاملية: فالتأويل هو عنصر تفسيري لما هو موجود داخل النص، فلابد من القراءة لاستنتاج التفسير.
- ﴿ إِن مستويات تحليل الخطاب عن غريماس تكمن في: المربع السيميائي، والمكون الخطابي، والمكون الخطابي، والمكون السردي من خلال استنطاق المستوى السطحى والمستوى العميق للنص.
- ح تكمن عناصر الدراسات في الموقف الشعري السردي في: الفعل السردي على اختلاف أزمنته، والفضاء السردي على اعتبار نشأة المفاهيم الحديثة بعيدا عن دراسات السيكلافيين والبنائيين.
- لا يمكن تشكيل الخطاب السردي إلا باختيار الزمن المتحدث فيه، " زمن القصة، وزمن السرد"، وكذلك اختيار الشخصيات انطلاقا من الشخصيات الرئيسية إلى الشخصيات الثانوية، وتفعيل دور كل منها.
  - ◄ الدلالات اللغوية أنواع:
  - دلالة معجمية
    - + دلالة صوتية
    - + دلالة سياقية
  - + دلالة اجتماعية
    - + دلالة نحوية

ولها مجموعة من العناصر وهي: الدال والمدلول، والنسبة.

الملاحق

# قصيدة " قفى ساعة" لتميم البرغوثى:

قِفى ساعةً يفديكِ قَوْلِي وقائِلُهْ ولا تَخْذِلِي مَنْ باتَ والدهرُ خاذِلُهْ.. الا وانجديني إنّني قَلَّ مُنجدي بدمع كريم ما يُخيَّبُ زائلُهْ.. إذا ما عصاني كلُّ شيءٍ أطاعني ولم يجرِ في مجرى الزمان يباخلُهْ.. بإحدى الرزايا ابكِ الرزايا جميعها كذلك يدعو غائبُ الحزنِ ماثلُهْ.. إذا عجز الإنسانُ حتى عن البكي فقد بات محسودا على الموت نائلُه.. وإنَّكَ بين اثنين فاختر ولا تكن كمن أوقعته في الهلاك حبائلُهْ.. فمن آملِ يفني ليسلَمَ ربُّهُ ومن آملِ يبقى ليهلَكَ آملُهُ.. فكن قاتلَ الآمال أو كن قتيلها

تساوى الردى يا صاحبي وبدائلُهْ..

أَنَا عَالِمٌ بِالْحُزْنِ مُنْذُ طُفُولَتي

رفيقي فما أُخْطِيهِ حينَ أُقَابِلُهْ..

وإنَّ لَهُ كَفًّا إذا ما أَرَاحَها

عَلَى جَبَلٍ ما قَامَ بالكَفِّ كَاهِلُهْ..

يُقلِّبُني رأساً على عَقِبٍ بها

كما أُمْسَكَتْ سَاقَ الوَلِيدِ قَوَابِلُهْ..

وَيَحْمِلُني كالصَّقْرِ يَحْمِلُ صَيْدَهُ

وَيَعْلُو به فَوْقَ السَّحابِ يُطَاوِلُهْ..

فإنْ فَرَّ مِنْ مِخْلابِهِ طاحَ هَالِكاً

وإن ظُلَّ في مِخْلابِهِ فَهْوَ آكِلُهْ..

عَزَائِي مِنَ الظُّلاَّمِ إِنْ مِتُّ قَبْلَهُمْ

عُمُومُ المنايا مَا لها مَنْ تُجَامِلُهُ..

إذا أَقْصَدَ الموتُ القَتِيلَ فإنَّهُ

كَذَلِكَ مَا يَنْجُو مِنَ المؤتِ قاتلُهْ..

فَنَحْنُ ذُنُوبُ الموتِ وَهْيَ كَثِيرَةٌ

وَهُمْ حَسَنَاتُ المؤتِ حِينَ تُسَائِلُهُ..

يَقُومُ بِهَا يَوْمَ الحِسابِ مُدَافِعاً

يَرُدُّ بِهِا ذَمَّامَهُ وَيُجَادِلُهْ..

وَلَكِنَّ قَتْلَىً فِي بِلادي كريمةً

سَتُبْقِيهِ مَفْقُودَ الجَوابِ يحاوِلُهْ..

ترى الطفلَ مِنْ تحت الجدارِ منادياً

أبي لا تَخَفْ والموتُ يَهْطُلُ وابِلُهْ..

وَوَالِدُهُ رُعْباً يُشِيرُ بَكَفِّهِ

وَتَعْجَزُ عَنْ رَدِّ الرَّصَاصِ أَنَامِلُهْ..

أَرَى أَبْنَ جَمَالٍ لَم يُفِدْهُ جَمَالُهُ

وَمْنْذُ مَتَى تَحْمِي القَتِيلَ شَمَائِلُهْ..

عَلَى نَشْرَةِ الأَخْبَارِ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ

نَرَى مَوْتَنَا تَعْلُو وَتَهْوِي مَعَاوِلُهْ..

أَرَى المؤتَ لا يَرْضَى سِوانا فَرِيْسَةً

كَأَنَّا لَعَمْرِي أَهْلُهُ وَقَبَائِلُهْ..

لَنَا يَنْسِجُ الأَكْفَانَ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ

لِخَمْسِينَ عَامَاً مَا تَكِلُ مَغَازِلُهُ..

وَقَتْلَى عَلَى شَطِّ العِرَاقِ كَأَنَّهُمْ

نُقُوشُ بِسَاطٍ دَقَّقَ الرَّسْمَ غَازِلُهْ..

يُصَلَّى عَلَيْهِ ثُمَّ يُوطَأُ بَعْدَها

وَيَحْرِفُ عُنْهُ عَيْنَهُ مُتَنَاوِلُهُ..

إِذَا مَا أَضَعْنَا شَامَها وَعِراقَها

فَتِلْكَ مِنَ البَيْتِ الْحَرَامِ مَدَاخِلُهْ..

أَرَى الدَّهْرَ لا يَرْضَى بِنَا خُلَفَاءَهُ

وَلَسْنَا مُطِيقِيهِ عَدُوًّا نُصَاوِلُهْ..

فَهَلْ ثُمَّ مِنْ جِيلٍ سَيُقْبِلُ أَوْ مَضَى

يُبَادِلُنَا أَعْمَارَنا وَنُبَادِلُهُ  $^{1}$ ..

أتميم البرغوثي، قصيدة (قفي ساعة"، ديوان في القدس الشعر، مكتبة الرمحي أحمد، دار الشروق، 2017.

### التعريف بالشاعر تميم البرغوثي:

تميم البرغوثي هو أحد شعراء فلسطين، وهو كاتب، ومحلل سياسي، ولد في 13 حزيران/يونيو عام 1977م في مدينة القاهرة، وترعرع في ظل عائلة أدبية عريقة، فوالده الشاعر المعروف (موريد البرغوثي) الذي كان يعمل في إذاعة صوت فلسطين التابعة للمقاومة الفلسطينية، ووالدته هي الروائية (رضوى عاشور)، وليس لديه إخوة.

اكتسب تميم عدة لغات مثل: اللغة الانجليزية، الفرنسية، الإيطالية، المجرية في أثناء تنقله بين مصر والمجر في طفولته، وقد أكمل تعليمه الابتدائي والثانوي، ثم حصل على شهادة البكالوريوس في العلوم السياسية سنة 1999م من جامعة القاهرة، وماجيستير في العلاقات الدولية من الجامعة الأمريكية عام 2001م.

كانت بداية تميم البرغوثي مع الشعر في سن الست سنوات عندما ألف أول نص شعري له أطلق عليه اسم القصيدة، ثم ألف نصا شعريا آخر ضمن كتاب، عندما بلغ الثمانية سنوات، كانت هوايته العزف على العود، حيث حصل على جائزة موسيقية عام 1969م من جامعة القاهرة.

تحصل على جائزة الشعر من جامعة القاهرة سنة 1998م، والميدالية الشعرية من المعهد العالي للفنون التطبيقية في مصر عام 1998م، وجائزة الشعر للمؤسسة الثقافية الإقليمية في المغرب عام 2000م.

من أهم قصائده المشهورة: قصيدة في القدس، قصيدة قفي ساعة، قصيدة مقام العراق، قصيدة الحلاج، قصيدة الأمر، قصيدة كم أظهر العشق من سر، قصيدة مررنا على دار الحبيب فردنا .

71

<sup>.13:49</sup> على الساعة 2022/06/21 بعنوان تميم البرغوثي شاعر فلسطيني بتاريخ 2022/06/21، على الساعة  $^{-1}$ 

# قائمة المصادر و المراجع

- القرآن الكريم برواية ورش عن نافع
  - قائمة المصادر والمراجع:
- 1. ابن جني، " الخصائص"، تح مُجُّد علي النجار، دار الهدى، ط2، بيروت، د ت، ج2.
- أبو القاسم الفارسي، شرح حماسة أبي تمام (باب مذمة النساء)، المكتبة الشاملة الحديثة،
   ج3.
  - 3. أدونيس، مقدمة الشعر العربي، دار العودة، بيروت- لبنان، ط1، 1971.
- 4. الآمدي، الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري، طبعة دار المعارف 431/1. والكناس: ديار الغزلان، وعنى به ربع الحبيبة وسمّاه كناسًا لأنّه جعلها امرأةً.
- تفسير القرطبي لقوله تعالى :" أو لامستم النساء" النساء 43، الجامع لأحكام القرآن طبعة دار عالم الكتب، الرياض، 225/5.
  - 6. تلبيس إبليس، طبعة المكتبة المصرية.
  - 7. توفيق الزيدي، أثر اللسانيات في النقد العربي الحديث، الدار العربية للكتاب، تونس، ط1، 1931.
    - 8. جمهرة أشعار العرب.
- جيرار جنيه، مدخل إلى النص الجامع، تر عبد العز وشبيل، مراجعة حمازي حمود، المجلس الأعلى
   للثقافة، القاهرة، 1999.
  - 10. جيرار جينيت، مدخل إلى جامع النص،ط2، دار توبقال، المغرب، 1986.
    - 11. حسنين صلاح الدين، الدلالة والنحو، (دت، دط، دن)).
- 12. حسين عبد الجليل يوسف، تسجيل الشرح ابن عقيل الألفية ابن مالك في النحو، دار المعالم الثقافية للنشر والتوزيع، ط1، دت.

- 13. حميد عبد الحمزة عبيد الفتلي، أنواع الدلالة وطرق استعمالها في كتاب مفاهيم القرآن للسبحاني، العراق، جامعة بغداد.
- 14. الخطيب التبريزي، شرح ديوان أبي تمام، طبعة دار الكتاب العربي 167/1 وفيه: عُلاثًا: غلام أبي تمام، والقطين: أهل الدّار، والرثاث: الرث.
- 15. د عبد الناصر هلال، تداخل الأنواع الأدبية وشعرية النوع الهجين (جدل الشعري والسردي)، منشورات النادي الثقافي بجدة ،المملكة السعودي، ط1، 2012.
  - 16. رشيد يحياوي، الشعرية الحربية، الأنواع الأغراض، افريقيا الشرق، ط1، 1991.
  - 17. رينيه ويلك، مفاهيم تقنية، الترجمة مُحَدَّد عصفور، سلسلة عالم المعرفة 110 الكوية، فبراير .1987.
- 18. سعيد بنكراد، مدخل إلى السيميائية السردية، منشورات الاختلاف، ط2، الجزائر، 2003.
  - 19. سمير مرزوقي، جميل شاكر، مدخل إلى نظرية القصة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، د ت.
- 20. سنوسي شريط، مفهوم القراءة والتأويل في ضوء الدراسات الأدبية، جامعة معسكر دت، د ط..
  - 21. السيد يوسف، " الدلالة وعلم الدلالة ( المفهوم، والمجال، والأنواع)"، د ط، د ت.
    - 22. صلاح الدين، الدلالة والنحو، مكتبة الآداب، ط1، 2021.
    - 23. عادل فخوري، تيارات في السيمياء، دار الطباعة والنشر، بيروت، ط2.
- 24. عبد الرحيم مراشدة، الخطاب السردي والشعر العربي، عالم الكتب الحديثة، الأردن 2017، المجلد 2(س ي ).
- 25. عبد القادر الزاكي، من النموذج النص الى النموذج التفاعلي للقراءة ( تحليل عملية القراءة من خلال سيميولوجيا القراءة)، نظرية المتلقي، إشكالات وتطبيقات، سلسلة ندوات ومناظرات، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة مُحِدًّد الخامس، الرباط، رقم 24 سنة 1993

- 26. عبد الله ابراهيم، المتخيل السردي، المركز الثقافي العربي، 1990، دط.
- 27. عثمان بدري، وظيفة اللغة في الخطاب الروائي الواقعي عند نجيب محفوظ دراسة تطبيقية المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، 2000.
- 28. عدنان حسين قاسم، الاتجاه الأسلوبي البنيوي في نقد الشعر العربي، الدار العربية للنشر والتوزيع، مدينه نصر، 2000.
  - 29. عمر أحمد مختار، علم الدلالة، عالم الكتاب، القاهرة، ط7، دت.
- 30. فاين دايك: النص والسياق استقصاء البحث في الخطاب الدلالي والتداولي عبد القادر أتين إفريقيا الشرق بيروت .
  - 31. فوزي عيسى، النص الشعري وآليات القراءة، منشآت المعارف، الإسكندرية، 1979. 31. فوزي عيسى، النص النسبة، ق.08.
  - 33. ماري إلياس، حنان قصاب حسن، المعجم المسرحي لمفاهيم ومصطلحات المسرح، وفنون العرض، مكتبة لبنان، (ناشر)، ط1، سنة 1997.
  - 34. مُحَدَّد أركون، الفكر الإسلامي، قراءة علمية، مركز الإنماء القومي، بيروت، د ط، 1987.
  - 35. مُحَدَّ أركون، تاريخية الفكر الإسلامي، تر هاشم صالح، مركز الإنماء القومي، بيروت، ط1، 1986.
    - 36. مُحُدّ حسن على، " الصوت اللغوي في القرآن"، لبنان، دار المؤرخ العربي، دت.
- 37. مُحَدَّد عابد الجابري" نحن والتراث"، قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي، المركز الثقافي الجامعي، الدار البيضاء، ط6، 1993.
  - 38. مُحَدَّد عابد الجابري، " الخطاب العربي المعاصر" المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط6، 1993.
  - 39. مُحَّد عابد الجابري، " نحن والتراث" المركز الثقافي العربي، بيروت- الدار البيضاء، ط1، 1980.

- 40. مُحَدَّد عنابي، المصطلحات الأدبية الحديثة (دراسة ومعجم انجافيه عربي)، مكتبة لبنان، بيروت، ط1، 1996.
  - 41. مُحَدّ معتصم، منهاج تحليل النص السردي فضاءات للنشر و التوزيع ، عمان ، 2021 .
  - 42. مُحَّد مفتاح، ديناميه النص، المركز الثقافي المغربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، دت.
    - 43. مسند الإمام أحمد، طبعة مؤسسة قرطبة، 399/3.
- 44. منقور عبدالجليل، " علم الدلالة، أصوله ومباحثه في التراث العربي"، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2001.
  - 45. ميليكا إيفتش، اتجاهات البحث اللساني، ط2، المجلس الأعلى للثقافة، دت.
  - 46. نادية معتاقي، أب ت، إسهام الدارسين العرب المحددين في إرساء أسس علم الدلالة، الجزائر، جامعة مولود معمري، تيزي وزو، 2015.
    - 47. نمر هادي، علم الدلالة التطبيقي في التراث العربي، دار الأمل، الأردن، 2007.
    - 48. وائل بركات، مفهوم في بنية النص، نقلا عن أحمد رحيم الحلاجي، المصطلح السرد.
  - 49. يسميه شوقي ضيف (personification)، وقال فيه: سمّوه أهلُ البلاغة من الغربيين باسم التشخيص، وفصلوه عن المجاز وكان يسمّيه أرسطوطاليس قوّة وضع الأشياء تحت العين"، أنظر الفن ومذاهبه، طبعة المعارف.

### - المجلات والدواوين:

- 1. احمد مداس، السردي في الخطاب الشعري، مجلة كلية الآداب واللغات.
- 2. تميم البرغوثي، ديوان في القدس الشعر، مكتبة الرمحي أحمد، دار الشروق، 2017.
- 3. حسني حامد الصالح (2003)، التطور الدلالي في العربية في ضوء علم اللغة الحديث، مجلة الدراسات الاجتماعية، العدد 15.

- 4. عبد القادر فيدوح، أدبية التأويل، مجلة تجليات الحداثة، يصدرها معهد اللغة العربية وآدابحا، جامعة وهران، سنة 1992.
  - 5. مجلة العلوم الإنسانية لجامعة أم البواقي رقم 2.
  - 6. مجلة موضوع mawdoo3.com بعنوان تميم البرغوثي شاعر فلسطيني بتاريخ .6 .13:49 على الساعة 13:49.
  - 7. مصطفى طه رضوان (2009)، الدلالة السياقية لدى الراغب الأصفهاني في كتابه "المفردات في غريب القرآن"، مجلة الدراسات الاجتماعية، العدد 29.
    - 8. مهين حاجي زادة، " البحث الدلالي عند ابن الجني"، مجلة اللغة العربية وآدابها، العدد 10، 2010.
- 9. مهين حاجي زادة، أب، "البحث الدلالي عند ابن جني"، مجلة اللغة العربية وآدابها، العدد 10، 2010.
  - 10. نظرية التلقي و التأويل في النقد الأدبي عند العرب، مجلة القدس اطلع عليه بتاريخ .10 .14:02 الساعة .14:02
    - 11. ديوان أبي فراس، ليس بين يدي الآن.
    - 12. عبد الرحمن البرقوقي، شرح ديوان المتنبي، دار الكتاب العربي، 191/4.
      - 13. ديوان البردوني، ليس بين يدي.
      - 14. ديوان أبو مدين التلمساني، أحب لقاء الأحباب في كل ساعة
        - 15. ديوان أبو الحسن الجرجاني، جل والله ما دهاك وعزا.
      - 16. البيت فاتحة معلّقةِ امرئ القيس، انظر ديوانه، طبعة دار صادر.

### - مذكرات ورسائل جامعية:

- 1. مُحَدّ بوادي، ألفاظ العقائد والعبادات والمعاملات في صحيح البخاري، دراسة دلالية، الجزائر، جامعة عباس فرحات، سطيف.
- 2. وداد بن عافية، النظرية السردية الغريماسية بين التنظير والإجراء، دراسة سيميائية، قسم اللغة العربية، جامعة باتنة.

### – مواقع الكترونية

- 1. القرآن الكريم، آيات ورد فيها (تولى)، موقع المعاني www.elmaany.com
- 2. مقال موقع موضوع، أكبر موقع عربي بالعالم 24-02- 2022، الساعة: 17:46.
  - 3. سامية بن منة، محاضرة 1، منهج تحليل الخطاب السردي، السنة أولى ماستر، دت.
- 4. بلقاسم دقة، علم السيمياء والعنوان في النص الأدبي، محاضرات التقى الوطني الاول للسيمياء منشورات جامعه بسكره، 2000.

# فهرس المحتويات

# فهرس المحتويات:

| المحتويات                                                        |  |
|------------------------------------------------------------------|--|
| الشكر                                                            |  |
| الإهداء                                                          |  |
| مقدمة                                                            |  |
| مدخل: محددات القراءة والمنهج                                     |  |
| أ- اتجاهات النقد السيميائي                                       |  |
| ب- السيميائيات السردية                                           |  |
| ت – السرد عند العرب القدامي والمحدثين                            |  |
| ث- مستويات التحليل عند غريماس                                    |  |
| الفصل الأول:                                                     |  |
| I- السرد الشعري وآليات إنتاج الشعرية                             |  |
| 1. بين السرد والشعرية                                            |  |
| 2. السرد عند العرب                                               |  |
| II- عناصر الدراسات : الموقف الشعري السردي                        |  |
| 1. الفعل السردي                                                  |  |
| 2. الفضاء السردي                                                 |  |
| III– تشكيل الخطاب السردي                                         |  |
| 1. الزمن                                                         |  |
| 2. الشخصيات                                                      |  |
| الفصل الثاني:                                                    |  |
| I– شكية العلاقات الهندسية لتوليد الدلالة في ضوء المنهج السيميائي |  |
| أولا: بين القراءة والتأويل                                       |  |
| ثانيا: علاقة المعنى بالدلالة                                     |  |
|                                                                  |  |

## فهرس المحتويات

| 28            | II– تشكيل الدلالة في ضوء إشتغال المعنى                        |
|---------------|---------------------------------------------------------------|
| 28            | أولا: كيفية توليد المعنى عند السيميائيين                      |
| 38            | ثانیا: مستویات إنتاج المعنی من منظور غریماس                   |
| 38            | 1. المربع السميائي                                            |
| 38            | 2. البنية السطحية                                             |
| 38            | 3. المستوى العميق                                             |
| 39            | 4. المسار التوليدي                                            |
| الفصل الثالث: |                                                               |
| 42            | ا مقاربة سيميائية لقصيدة " قفي ساعة" لتميم البرغوثي $-{ m I}$ |
| 42            | أولا - سيميائية العنوان                                       |
| 45            | ثانيا– البنية السطحية                                         |
| 45            | 1- التوازن النصي                                              |
| 45            | 2- المكون السردي                                              |
| 59            | 3- المكون الخطابي                                             |
| 59            | 4- المحسنات البديعية                                          |
| 61            | 5- الصور البيانية                                             |
| 61            | ثالثا- البنية العميقة                                         |
| 65            | خاتمة                                                         |
| 67            | الملاحق                                                       |
| 73            | قائمة المصادر والمراجع                                        |
| 79            | فهرس المحتويات                                                |